

# ح ) عبدالمحسن عبدالعزيز العسكر، ١٤٣٧هـ

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

العسكر، عبدالمحسن بن عبدالعزيز

تفسير جزء عم. / عبدالمحسن عبدالعزيز العسكر -

الرياض، ١٤٣٧هـ

۳۳٦ص ، ۲۷ 🗙 ۲۶ سم

ردمك ۸-۲۰۵۰-۲۰۳۰۲-۸۹۹

ا۔ العنوان

١- القرآن - جزء عم - تفسير

ديوي ۲۲۷،۳ ۱٤۳۷/۳۰۱۹

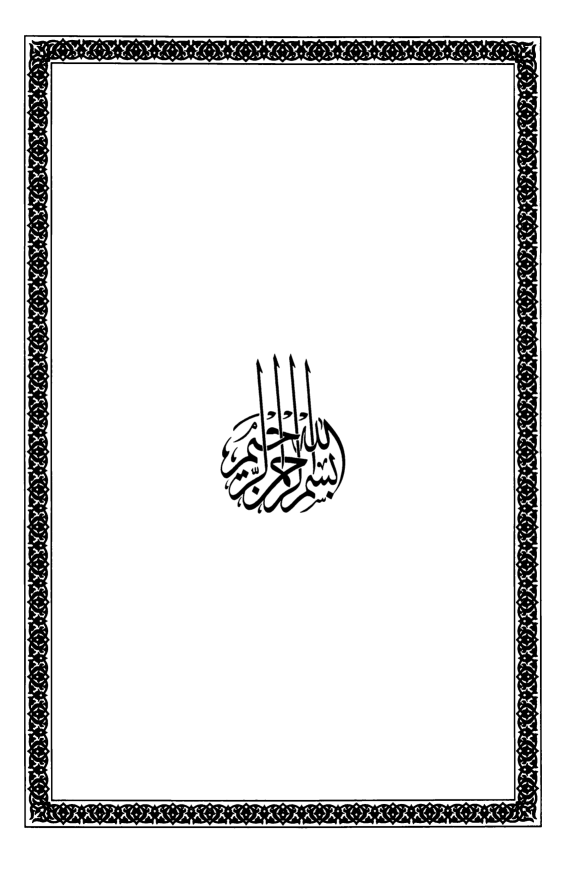
رقم الإيداع: ۱٤٣٧/٣٥١٩ ردمك: ۸-۰۵۰-۲-۳۰۳-۹۷۸

جَمِيْعُ الْحُقُوقِ مِحْفُوظَةٌ الطَّنِعَةُ الثَّانِيَةُ ١٤٣٧ ص - ٢٠١٦ م

# خاذ التفخير المنتفي

المملكة العربية السعودية - الرياض - ص.ب. ١٠٤٦٤ الرمز البريدي ١١٤٣٣ هاتف ١٩٦٦١٤٢٨٠٤٠٠ - فاكس ١٠٤٦٨٤٢٨٤٠٤

darattawheed@yahoo.com





الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجًا، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله، شرَّفه الله بالرسالة، وأنزل عليه الكتاب والحكمة، وجعل أمته خير أمةٍ أخرجت للناس، فصلوات الله وسلامه عليه وعلى آله الطيبين وأصحابه الغر الميامين، ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

# أمًّا بعد:

فإنَّ تفسير القرآن هو رأس العلوم الإسلامية، وأكبرها فائدة، وأكثرها عائدة؛ لأن مقصوده بيانُ مُراد الله مِن كلامه في كتابه المبين، والقرآن هو أصلُ علوم الإسلام الأصيلُ الذي منه تتفرع، وهو مصدرها وموردها المبارك الذي منه تنهلُ وتونع ثمارها.

ولم يزل العلماء على مرّ الأعصار واختلاف الأقطار يولون علم التفسير أهمية كبرى من جهودهم واهتمامهم، ولهم في ذلك طرائق شتى؛ فمنهم من فسر القرآن كله، ومنهم فسر سورة منه أو سورًا، ومنهم من خص بالتفسير آياتِ الأحكام فحسب، إلى غير ذلك من طرائقهم رحمهم الله، وكأنهم في جهودهم هذه يتآزرون مجتمعين على كشف معاني القرآني العظيمة، واستنباط هداياته الراشدة؛ فإن الله قال في وصف كتابه الكريم: ﴿إِنَّ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي اَقُومُ وَبُنِيْرُ ٱلمُؤْمِنِينَ النّينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَمُمْ أَجْرًا كِيدًا ﴿إِنَّ هَلَا اللهِ والشيء الثقيل مِن شأنه ألَّا يستقلَّ سَتقلَ عَلَيْكَ فَوْلا ثَقِيلًا ﴿ المزمل]، والشيء الثقيل مِن شأنه ألَّا يستقلً

به الواحدُ من الناس، ولا العددُ القليل، ومما قيل في تفسير ثِقَل القرآن: ما وُصف به من متانة مبانيه، وسعة معانيه، ووفرة إشاراته، وتجدد هداياته، وتوالي كراماته، ولذا تضافرت جهود علماء الأمة مِن المفسرين والفقهاء والأصوليين واللغويين وغيرهم = على بيان معاني كتاب الله، واستنباط أحكامه، وتفسير كلماته، وضبط لغاته، وكشف وجوه إعرابه، ورصد ما حواه من العلوم والمعارف والشرائع.

وقد رغبنا أن نضرب بسهم في هذا الخير، فجاء هذا التفسير تفسير الجزء الثلاثين (جزء عم يتساءلون)، وكان في الأصل ثمرة مدارسة طويلة بيني وبين شيخي وأستاذي العلامة النحرير أبي عبد الله عبد الرحمٰن بن ناصر البراك ـ نفعنا الله بعلمه وبارك في حياته ـ ثم انفردت أنا بتفسير الآيات، واضطلع شيخنا باستنباط فوائد الآيات وأحكامها، وكان يطيل الوقوف مع الآي لينتزع ما فيها من الأحكام والعلوم والإشارات الدقيقة، وكأني به يقول بلسان الحال ما قاله ابن عباس رفي الآي لآتي على الآية من كتاب الله رفي في منها ما أعلم منها الله منها أعلم منها أعلم منها أعلى من

ولقد أجاد شيخنا \_ كعادته \_ وأفاد؛ إذْ جاء بما يروق النواظر، ويشُرُّ الخواطر، جزاه الله أحسن الجزاء وأوفاه، وبلَّغه مِن كلِّ خيرٍ مُناه، وكان مما أحسن به أني قرأت عليه ما كتبته بعد ذلك في التفسير، فثقَّفه وأضاف إليه مِن علمه وتحقيقه، زاده الله علوًا وشرفًا، وجزاه عني وعن العلم وحملته أحسن ما جزى عالمًا عن علمه وبذله (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في المعجم الكبير (١٠٦٢١)، والبيهقي في الجامع لشعب الإيمان (١٠٦٢٤)، وإسناده صحيح، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٩/ ٢٨٤): «رجاله رجال الصحيح».

 <sup>(</sup>٢) يقتضيني الواجب أن أشكر ـ الآن ـ الذين اقترحوا علي تقييد الفوائد القرآنية ودروس
 التفسير التي يلقيها شيخنا، وفي مقدمتهم سماحة مفتي عام المملكة الشيخ الجليل =

هذا؛ وكان النهج المسلوك في تفسير هذا الجزء الثلاثين ما أخذنا به في تفسير جزء تبارك الذي نشر \_ بفضل الله \_ منذ أمد (١)، وهو النهج المتوسط، فليس هو بالطويل المُسْهَب، ولا بالموجز المقتضب، ولكن بين ذلك، وكان همّنا وسدمُنا العناية بتَجْلية معاني كتاب الله وبيان أحكامه، دون توسع باجتلاب أقوال المفسرين والفقهاء، ولا خوضٍ في وجوه البلاغة والإعراب، اللَّهُمَّ إلا ما لا بد منه لكشف المعنى أو ترجيح الراجح حين يوجد الخلاف القوي، وهذا \_ في نظرنا \_ ما يحتاجه أكثر المسلمين، ومَن أراد التوسع فعليه بكتب التفسير البسيطة.

وإنما وقع الاختيار على تفسير جزء (تبارك) وجزء (عمَّ يتساءلون)؛ لأن كثيرًا من المسلمين يحفظون هذين الجزأين، وغالب قراءاتهم في الصلوات منهما، بل أكثر ما يقرأه أئمة المساجد في المحاريب مِن هذين الجزأين، فلذا كان من الأهمية بمكان معرفة معانيهما والوقوف على فوائدهما وأحكامهما، لا سيما أن أكثر سور هذين الجزأين من القرآن المكي، فموضوعاتها تدور على التوحيد، وإثبات وجود الله وربوبيته تعالى لجميع المخلوقات، وإقامة الأدلة العقلية على البعث، وذكر أحوال القيامة وأهوالها، وإبطال حجج المكذبين ودعاوى المبطلين.

وبعد؛ فإنه لا عزَّ للأمة الإسلامية ولا اجتماع لكلمتها ولا استقامة لحالها إلا أن تعود بصدقٍ إلى كتاب الله معتصمةً به، وأن تستقل عن التبعية للأمم الكافرة، روى مسلم في صحيحه عن جابر هي أن النبي على قال: «تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به، كتاب الله» (٢)،

<sup>=</sup> عبد العزيز بن عبد الله آل الشيخ، وهو من تلاميذ شيخنا الأوفياء، فله ولهم مني الثناء المستطاب، ومن الله الأجر والثواب.

<sup>(</sup>١) طبع عدة طبعات، آخرها في سنة ١٤٣٥هـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٢١٨)؛ من حديث جابر ظليه.

ولفظه عند الحاكم: «تركت فيكم ما إن اعتصمتم به فلن تضلوا أبدًا؛ كتاب الله، وسنة نبيه ﷺ (١٠).

إنَّ حقًا على أمة الإسلام إذا أرادت العز والفلاح أن تهتدي بهدى الكتاب العزيز، وتستمسك بعهده، وأن تحل حلاله، وتحرم حرامه: ووَعَدَ الله الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفَةُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا السَّتَخْلَفَ الَّذِينَ عَلَيْ الْمُنْ وَيَمَهُمُ الَّذِيبَ الْمَثَى الْمُمْ وَلِيُهُمُ مِنْ اللهِمِ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ مِنْ اللهِمِ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ اللّهِ اللهِمِ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ مِنْ اللهِمِ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ مَنْ اللهِمِ اللهِمِ وَلَيْهُمُونَ اللهِمُ اللّهُ وَمَن كَفَر بَعَدَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ اللهُمُ الْفَنْسِقُونَ ( النور ].

وعلى الأمة أن تُظهر هذه العزة، وتؤمن إيمانًا لا شك فيه أن هذا الكتاب العظيم مشتملٌ على جميع أسباب السعادة، كما أن الإعراض عنه سببُ الهلاك والخسار في الدنيا والآخرة، كما قال سبحانه: ﴿فَإِمّا يَأْتِينَكُم مِنِي هُدَى فَمَن تَبِع هُدَاى فَلا خَوْفُ عَلَيْهِم وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ الْمَهِ يَأْتِينَكُم مِنِي هُدَى فَمَن تَبِع هُدَاى فَلا خَوْفُ عَلَيْهِم وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ المود: وقال سبحانه: ﴿وَمَن يَكَفُرُ بِهِ مِن ٱلأَخْرَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ المود: البقرة]، وقال سبحانه: ﴿ وَمَن يَكَفُرُ بِهِ مِن ٱلأَخْرَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ ﴿ [مود: البقرة]، وإن مِن الحفاوة بالقرآن الاعتناء بتفسيره وبيانِ معانيه للناس بعامة خاصتهم وعامتهم، ليعرفوا مراد ربهم وخالقهم، كما أنه من أعظم الأسباب لتوثيق صلتهم بكتاب الله.

<sup>(</sup>۱) المستدرك (۱/۱۷۱).

وإني في هذه التقدمة لأدعو إخواني من أهل العلم ومن الدعاة أن يعنوا بتفسير القرآن وتقريب معانيه لعامة الناس، ويكثفوا فيه الدروس في وسائل الإعلام، وفي مجامع الناس وملتقياتهم، وفي المساجد خاصة، وهذا ما كان يفعله العلماء السابقون جيلًا بعد جيل، وعصرًا بعد عصر، إلى الأشياخ الكبار الذين أدركناهم، وفي مقدمتهم العالمان الجليلان الشيخ عبد العزيز بن باز (ت١٤٢٠هـ)، والشيخ محمد بن صالح العثيمين (ت١٤٢٢هـ)، تغمدهما الله برحمته، فقد كان لهم دروس متصلة في التفسير، وكانوا يوصون تلاميذهم ومحبيهم بالعناية بالقرآن وتفسيره، وقد قُدِّر لي أن أزور الشيخ محمد العثيمين كَثَّلَتُهُ في منزله بالرياض في أخريات حياته، وصادفت في المجلس شيخنا وصديقنا المحدث الشيخ عبد الله بن عبد الرحمٰن السعد زاده الله في الخير نعمًا، وبعد جلسة ماتعة بالفوائد قال الشيخ عبد الله للشيخ محمد: أوصنا، قال: أوصيكم بتقوى الله، قال الشيخ عبد الله: نعمت الوصية، ثم ماذا؟ قال: أوصيكم بإقامة الدروس في التفسير، ثم استدرك: لا أريد القراءة في أحد كتب التفسير والتعليق عليه، كلا، بل التفسير أن تمسك المصحف بيدك ثم تفسر الآي أنت. هذا هو التفسير.اه.

قلت: وهذه وصية ذهبية تلقاها مشايخنا عن أشياخهم، وهذا من كمال نصحهم للأمة.

وقد نُقل عن الشيخ محمد العثيمين أن شيخه العلامة المفسر عبد الرحمٰن السعدي (ت١٣٧٦هـ) كان يقول: ينبغي أن يجعل للعامة مجالس في تفسير القرآن.

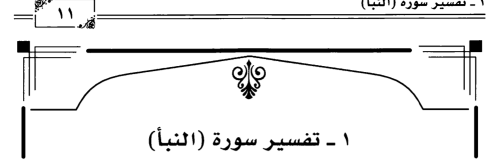
قلت: وقد ذكر لي صديقنا الشيخ الدكتور سامي الصقير أن شيخه ابن عثيمين أكمل في المسجد تفسير القرآن الذين بدأه شيخه السعدي،

وذلك حين توفي، فشرع الشيخ محمد في التفسير مبتدئًا من حيث وقف شيخه وذلك في سورة آل عمران، رحمة الله على الجميع.

اللَّهُمَّ إنا نُشِي عليك الخير كلَّه، وأنت للثناء أهل، ونحمدك \_ إلهنا \_ حمدًا نستديم به نعمك، ونستجلب به توفيقك، ونستدعي به مزيدك يا أرحم الراحمين، اللَّهُمَّ انفعنا وارفعنا بالقرآن العظيم، واجعله لنا إمامًا وحجة، وافتح علينا فهمًا فيه، واجعله ضياء لبصائرنا، وشفاء لأسقامنا، يا ذا الجلال والإكرام، وأعِدْ علينا مِن بركاته، سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا، إنك أنت العليم الحكيم.

وكتب

عبد المحسن بن عبد العزيز العسكر الأستاذ في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية غرة محرم الحرام ١٤٣٧هـ في مدينة الرياض حرسها الله تعالى



هذه السورة مكية، وسميت بالنبأ لذكر النبأ العظيم في الآية الثانية، وهو البعث، ولهذا \_ والله أعلم \_ تضمنت السورة بعض أدلة البعث، وذلك في خلق الأرض، والجبال، والسماوات السبع، وذكر الليل والنهار، والنوم والمعاش، وإخراج النبات والجنات بالماء النازل من المعصرات، والتصريح بالنفخ في الصور، وبه البعث من القبور، ثم ذكر بعض أحداث يوم القيامة، من فتح السماء أبوابًا، وتسيير الجبال، ومصير الطاغين والمتقين.

#### الآيات:

قال تعالى: ﴿عَمَ يَسَاءَلُونَ ۞ عَنِ النَّهِ الْعَظِيمِ ۞ الَّذِى هُرُ فِيهِ مُغَلِّفُونَ النبأ]. كُلُ سَيَعْلَمُونَ اللهُ ثُوَ كُلًا سَيَعْلَمُونَ اللهِ [النبأ].

#### 🕸 التفسير:

قوله تعالى: ﴿عَمَّ يَسَاءَلُونَ ﴿ أَي: عن أَيِّ شيء يسأل بعضهم بعضًا، وأصل (عَمَّ): (عن) وَ(ما)، أدغمت الميم في النون الشتراكهما في الغُنة، وحذفت ألف (ما) الاستفهامية تخفيفًا، وللفرق بينها وبين الموصولة، والضمير في ﴿ يَسَاءَ أُونَ ١ اللَّهُ اللَّهُ الكفار، وقوله: ﴿ عَنِ النَّهَ إِ الْعَظِيمِ (أي) جواب الاستفهام، (النبأ): الخبر الذي له شأن، والمراد به هنا:

\_ قيل: القرآن، ويؤيده قوله تعالى: ﴿ فُلُ هُوَ نَبُؤُا عَظِيمُ ۞ ۗ [ص].

- وقيل: البعث، ويؤيده سياق السورة كلِّها، فإنه تضمن أدلة قدرة الله على البعث وأحداث القيامة.

ولا منافاة بين القولين؛ فإن (النبأ) يطلق على الخبر، الذي هو الكلام، وعلى المخبر به، الذي هو تأويل الخبر، فإن القرآن مُنبئٌ عن البعث، والبعث مخبرٌ عنه، فإنه نبأ أيُّ نبأ! وإخراج الكلام بطريق الاستفهام إشعار بفخامة أمر المستفهم عنه، وتشويق إلى معرفة شأنه، وتوبيخ للمتسائلين الجاحدين ﴿الَذِي هُمْ فِيهِ مُعْلِفُونَ ﴿ الْحَلَافُ اللّه من يشك فيه.

# 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ التعليم بطريق السؤال والجواب.
- ٢ ـ أن القرآن نبأ عظيم، والبعث نبأ عظيم.
  - ٣ \_ اختلاف المكذبين بالقرآن.

- ٤ \_ سؤال بعضهم بعضًا؛ ليعلم كلُّ بما عند الآخر.
  - ٥ \_ الرد على المكذبين وإبطالُ أقوالهم.
    - ٦ \_ تهديد المكذبين بالعذاب.
    - ٧ ـ تأكيد الردع والزجر والتهديد.

**⊕**≡ **⊕**≡

ثم ذكر سبحانه شيئًا من أدلة قدرته على البعث فقال تعالى:

﴿ وَالْمَ يَخِيلِ ٱلْأَرْضَ مِهَندُا ﴿ وَآلِفِهَالَ أَوْنَادُا ﴿ وَخَلَقَنكُو أَزُونَهَا ﴿ وَجَعَلْنَا الْمَا فَ وَخَلَلَا النَّهَارَ مَعَاشًا ﴿ وَبَنْتِنَا فَوْقَكُمْ سَبُّعًا شِدَادًا ﴿ وَجَعَلْنَا اللَّهَارَ مَعَاشًا ﴿ وَبَنْتِنَا فَوْقَكُمْ سَبُّعًا شِدَادًا ﴿ وَجَعَلْنَا اللَّهَا فَ وَكَالُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

# 🛞 التفسير:

الكائنات كما يستر الثوب الجسد (١) ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ المتقدمة بمعنى التصيير.

وَبَنَتِنَا فَوَقَكُمُ سَبِّعًا شِدَادًا ﴿ جمع شديدة؛ أي: سبع سماوات قوية الخلق، محكمة البناء، بديعة الصنع، لا يُؤثِّر فيها مَرُّ الأزمان، ولا فروجَ فيها ولا فطور، كما قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقَفًا تَحَفُوطَ آ ﴾ [الأنبياء: ٣٢]، والتعبير بالبناء؛ لأنه أريد تشبيهها بالقباب المضروبة على من تحتها.

﴿وَهَاجًا شِهِ؛ أي: يتوهج ضوءها متقدة منيرة لجميع أهل الأرض، ﴿وَهَاجًا شَهُ؛ أي: يتوهج ضوءها متقدة منيرة لجميع أهل الأرض، ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْصِرَتِ﴾؛ أي: السحائب المثقلة بالماء، جمع مُعصِرة، اسم فاعل من «أَعْصَرَتِ السحابة» إذا آن لها أن تَعصِر؛ أي: تُنزل الماء، والهمزة للبلوغ والحينونة، كهي في قولهم: «أحصَد الزرعُ» إذا حان وقتُ حصاده، ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْمِرَتِ﴾؛ (مِنْ) ابتدائية، ﴿مَآءُ ثَمَّاءً شَهُ؛ أي: مُنصبًا متتابعًا، يقال: ثَجَّ الماءُ \_ مِن باب عدَّ \_ إذا انصبَ بكثرة، وثجَّه كذلك، فهو متعدِّ ولازم.

<sup>(</sup>۱) قال ابن الأثير في المثل السائر (۲/ ۱۳۱): «تشبيه الليل باللباس مما اختص به القرآن دون غيره من الكلام المنظوم والمنثور».

والمعنى أن من خلق هذه الأشياء كلها بعد العدم لمنافعكم قادر على أن يبعثكم مرة أخرى بعد الموت، وهو أهون عليه، فلا وجه لاستبعاده.

# 🞕 الفوائد والأحكام:

ا \_ الامتنان من الله على عباده بجعل الأرض مهادًا؛ أي: صالحة للعيش عليها.

٢ ـ أن تمهيد الأرض نعمة كبرى لبني آدم.

٣ ـ إثبات الجَعْلِ بمعنى التصيير فعلًا لله تعالى؛ لقوله: ﴿ أَلَمْ خَعَلِ اللَّهُ مَهِندًا (أَنَّ ﴾.

٤ ـ الحكمة من خلق الجبال، وهي أن تكون أوتادًا تُثَبِّتُ الأرض
 فلا تميد.

٥ ـ الامتنان بخلق الناس أزواجًا، ذكورًا وإناثًا؛ لِيَتِمَّ نماء البشرية،
 ويحصل السكن والمودة والرحمة بين الزوجين.

٦ - الامتنان بجعل النوم قاطعًا للتعب وراحةً للناس، فيستجمُّون به من عنائهم في شؤون الحياة.

٧ ـ الامتنان من الله بجعل الليل لباسًا للناس يغطيهم بظلامه،
 فيُسْكن فيه بالنوم والإيواء إلى المسكن، والإخلاد إلى الدَّعة والراحة.

٨ ـ الامتنان من الله على عباده بجعل النهار وقتًا لطلب معايشهم
 بالتجارة، والصناعة، والزراعة، وغير ذلك.

9 ـ الامتنان ببناء السماوات فوق العباد، كما قال تعالى: ﴿الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَآءَ بِنَآءَ﴾ [البقرة: ٢٢]، ولما فيها من الدلالات على قدرته وحكمته تعالى في ارتفاعها بلا عمد، وسعتها، وما فيها من الكواكب، والشمس، والقمر، وذلك من نعمه رَجَيْلُ.

١٠ ـ أن السماوات شديدة في ذاتها؛ أي: صُلْبة ليست رِخْوة،
 كما تصير يوم القيامة: ﴿ وَانشَقَتِ السَّمَالُهُ فَعِي يَوْمَإِذٍ وَاهِيَةٌ ﴿ إِنَّا ﴾ [الحاقة].

١١ ـ الامتنان بجعل الشمس مضيئة متوهجة لشدة ضوئها، يضيء نصف الكرة الأرضية مع بعد ما بينهما، وذلك هو وقت النهار.

۱۲ ـ الامتنان من الله بإنزال الماء الغزير الذي يُصب صبًا مِن السحاب المثقلات به، وهي المعصرات.

١٣ ـ الحكمة من إنزال المطر: وهي إخراج أنواع النبات والحبوب والثمار؛ رزقًا للعباد.

١٤ ـ إثبات الحكمة والتعليل لأفعاله ﷺ.

10 ـ ومن فوائد الآيات جملةً: الإشارةُ إلى أدلة البعث جملة، وهو الذي كذَّب به المشركون، فإنَّ كل ما ذكر في هذه الآيات دال على كمال قدرته سبحانه، وأكثر أدلة البعث ذكرًا في القرآن الاستدلال بخلق السماوات والأرض، وخلق الإنسان، وإحياء الأرض بعد موتها، وكلها قد جاء ذكرها في الآيات، ففيها رد على المكذبين بالبعث.

**₩**≡ **₩**≡ **₩**≡

ثم ذكر يوم البعث وسمَّاه يوم الفصل، وذكرَ ما يكون فيه من الأهوال؛ فقال:

﴿إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ كَانَ مِيقَنتَا ۞ يَوْمَ يُنفَخُ فِ ٱلصُّورِ فَنَأْتُونَ أَفَوَاجًا ۞ وَفُلِحَتِ السَّمَاةُ فَكَانَتْ أَبُونَا ۞ وَسُيِرَتِ ٱلْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ۞ [النبأ].

# 🛞 التفسير:

قوله: ﴿إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ﴾؛ أي: يومَ القيامة، وسُمي يومَ الفصل؛ لأن الله يفصل فيه بين الناس فيما اختلفوا فيه من أمور الدين، وفي الحقوق التي بينهم، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُو بَفْصِلُ بَيْنَهُمْ بَوْمَ الْقِينَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ بَخْتَلِفُونَ ﴿ وَالسجدة]، وقال تعالى: ﴿ وَاقْسَمُواْ الْقِينَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ بَخْتَلِفُونَ (إِلَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمُ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوتُ بَلَى وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا وَلَكِنَ أَحَنَّ اللَّهُ اللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمُ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوتُ بَلَى وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا وَلَكِنَ أَحَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن يَعْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهِ كَفُرُواْ أَنَهُمُ اللَّهِ يَغْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهِ كَفُرُواْ أَنَهُمُ اللَّهِ كَانُواْ كَنْدِينَ لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قوله: ﴿ وَمِقَنَا ﴿ اللهِ الل

وقوله: ﴿وَفُنِحَتِ السَّمَاةُ فَكَانَتُ أَبُوباً ﴿ آَي: شُقِّقت لنزول الملائكة بعد أن كانت شديدة وسقفًا ملتئمًا، فصارت أبوابًا بتشققها، كما قال عَلَيْ: ﴿وَيَوْمَ تَشَقَّقُ السَّمَاةُ بِٱلْعَنَمِ وَنُزِلَ الْلَهَ عَنْ يَلا ﴿ وَالْفِرقانِ]، وعبَر بالماضي في قوله: ﴿وَفُنِحَتِ للتحقق الوقوع، ﴿وَشُيِرَتِ لَلْمَالُ ﴾: ذُهِب بها عن أماكنها حيث قُلِعت وبُسَّت؛ أي: فُتِّت، ﴿فَكَانَتْ سَرَابًا ﴿ فَكَانَتْ سَرَابًا ﴿ فَكَ الله ماء وليس كذلك، صارت مثل السراب، وهو ما يُرى على البعد أنه ماء وليس كذلك،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲۵۰۷)، وأبو داود (۲۷٤۲)، والترمذي (۲٤٣٠) وحسَّنه، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ﷺ، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (۱۰۸۰). وأجمع العلماء على أنه إسرافيل كما يقول القرطبي في تفسيره (۷/۲۰)، وجاءت بذلك أخبار، ولكنها لا تصح في أفرادها.

والمعنى أنها تلاشت وذهبت، وهذا كقوله تعالى: ﴿وَبُسَتِ ٱلْحِبَالُ بَسَّا وَالمَعنى أَنْهَا تُلْبِعَالُ بَسَّا

# 🎕 الفوائد والأحكام:

١ ـ أن من أسماء القيامة يوم الفصل.

٢ ـ أن الله يفصل بين عباده في ذلك اليوم؛ أي: يحكم بينهم فيما
 كانوا فيه يختلفون.

٣ ـ أن يوم القيامة له وقت محدود لا يعلمه إلا الله، لقوله: ﴿كَانَ مِعْنَتَا ﷺ، وكما قال تعالى: ﴿وَمَا نُؤَخِرُهُۥ إِلَّا لِأَجَلِ مَعْدُودِ إِلَى ﴾، وكما قال تعالى: ﴿وَمَا نُؤَخِرُهُۥ إِلَّا لِأَجَلِ مَعْدُودِ إِلَى ﴾
 [هود].

٤ ـ أن أول أحداث يوم القيامة النفخ في الصور، وهي النفخة الثانية، أمَّا النفخة الأولى فهي نفخة الفزع والصعق، وبها نهاية الحياة الدنيا، وعلى إثرها يموت الناس.

٥ \_ إثبات الصور.

٦ - أن الناس يأتون من قبورهم إلى المحشر أفواجًا؛ أي:
 جماعات.

٧ ـ إثبات النفخة الثانية وهي نفخة البعث.

٨ ـ أن من أحداث يوم القيامة فتح السماء أبوابًا، وتسيير الجبال،
 حتى تصير إلى مثل السراب، بعد ما تمر بأحوال.

٩ ـ الرد على الفلاسفة في قولهم: إن الفَلَك لا يَقْبل الانخراق.

 ١٠ ـ الدلالة على كمال قدرته تعالى على التصرف في هذا الوجود.

# ثم أخبر سبحانه عن حال جهنم وحال أهلها فيها، فقال كلُّك :

﴿ ﴿إِنَّ جَهَنَدَ كَانَتْ مِرْصَادًا ۞ لِلطَّيغِينَ مَثَابًا ۞ لَبِثِينَ فِيهَا أَحْقَابًا ۞ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَرَابًا ۞ إِلَا حَمِيمًا وَغَسَّاقًا ۞ جَزَآءً وِنَاقًا ۞ إِنَّهُمْ كَانُونُ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَرَابًا ۞ وَكَذَبُواْ بِعَايَنْنِنَا كِذَابًا ۞ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَتُهُ حَيَّابًا ۞ وَكُذَبُواْ بِعَايَنْنِنَا كِذَابًا ۞ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَتُهُ حَيَّابًا ۞ فَذُوقُواْ فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلَا عَذَابًا ۞ [النبأ].

## 🞕 التفسير:

قال تعالى: ﴿إِنَّ جَهَنَهُ كَانَتُ ﴾ أي: في حُكم الله وعلمه ، ﴿مِرْصَادًا إِنَّ ﴾ أي: مُرصدة ، بمعنى: مُعدة ، فقد خلقها الله وأرصدها للكافرين ، ﴿لِلطَّغِينَ مَابًا ﴿ إِنَّ ﴾ أي: مرجعًا للكفار المتكبرين عن الإيمان ، كما قال تعالى: ﴿ مُمْ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى الْجُعِيمِ ﴿ وَالصافات ] ، وقوله: ﴿لَيْنِينَ فِيهَا أَحْفَابًا ﴿ أَي: مقيمين في جهنم ﴿ أَحْفَابًا ﴿ أَي جمع وقوله: ﴿ لَيْنِينَ فِيهَا أَحْفَابًا ﴿ أَي : مقيمين في جهنم هُوَمُون فيها دهورًا حُقُب، وهو الدهر ، كُعنن وأعناق ، والمعنى: أنهم مقيمون فيها دهورًا متابعة ، كلما انقضى حُقُبٌ تلاه آخر إلى الأبد ، وفي معنى الحُقُب: الجِقْبة ، وتجمع على حِقَب ، كقِرْبة وقِرب .

وقوله: ﴿ لَا يَذُونُونَ فِيهَ ﴾؛ أي: في جهنم، ﴿ بَرَدُا ﴾؛ أي: نسيمًا باردًا يخفف عنهم حرَّ النار، ﴿ وَلَا شَرَابًا ﴿ فَهُ عَيْسَكُن عطشهم، يعني لا راحة لهم أبدًا، وتكرار (لا) لتأكيد النفي، وبيان أنه يشمل الأمرين معًا، ويشمل كُلَّا منهما على انفراده، ﴿ إِلَّا حَمِيمًا ﴾؛ أي: ولكن يذوقون فيها ماءً في غاية الحرارة، كما قال تعالى: ﴿ وَسُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَعَ أَمَا أَهُمَ ﴿ فَهُ وَسُدُوا مَاءً عَمِيمًا فَقَلَا مَاءً هُمْ ﴿ فَهُ وَسُدُ وَسُلُ وَاللهُ وقوله: ﴿ وَغَسَاقًا فَلَ النار، وهو نَتِنٌ بارد، من غَسَق يغسِق \_ كضرَب \_ إذا انصَبَّ وسال، وقوله: ﴿ إِلَّا حَمِيمًا وَغَسَاقًا فَلَ عَمْ مَن زيادة العذاب، فهو تأكيد لما قبله،

والاستثناء في الآية منقطع؛ لأن الحميم والغساق ليسا من جنس الشراب المُرْوى المبرد للحرارة.

﴿ جَزَآءُ وِنَاقًا ﴿ إِنَّ اللهِ عَمَالُهُم ، وَفَقًا لأعمالُهُم ، ولا يظلم ربك أحدًا ، وقوله: ﴿ وِنَاقًا ﴿ اللهُ مصدر وافَق ، مؤوّل باسم الفاعل ، وُصف به الجزاء مبالغة .

ثم ذكر سبحانه السبب في استحقاقهم الجزاء المذكور، فقال: ﴿إِنَهُمْ كَاثُواْ لَا يَرَجُونَ حِسَابًا ﴿ أَي: لا يوملون الحساب، ولا يخافونه؛ لأنهم لا يؤمنون بالبعث، ﴿وَكَذَّبُواْ بِاَيَٰنِنَا كِذَابًا ﴿ اَي: تكذيبًا بالغًا بالقرآن وما جاءت به الرسل ﴿ يُكَذَّابًا ﴿ كَذَّابًا ﴿ كَذَّابًا لَهُ ﴾؛ أي: تكذيبًا بالغًا شديدًا، مصدر كَذَّب، وهو فصيح شائع في كلامهم، وجاء الكِذَّاب بدل التكذيب لمراعاة الفواصل.

﴿ وَكُلُّ شَيْهِ مِن الأعهال والأقوال، و ﴿ وَكُلُّ منصوب على الاستغال، ﴿ أَخْصَيْنَهُ كِتَابًا ﴿ أَي: ضبطناه كتابةً، ف ﴿ كِتَابًا ﴿ أَي مفعول مطلق مبين للنوع، ويحتمل أن يكون مفعولًا مطلقا من معنى الفعل؛ أي: كتبناه كَتْبًا، والأول أولى؛ إذْ تكون الجملة مفيدة للإحصاء، وأنه كان بالكتابة، وقوله تعالى: ﴿ فَذُوفُوا ﴾ التفات من الغَيْبة إلى الخطاب مُؤذن بتوبيخهم وتيئيسهم وشدة الغضب عليهم، ﴿ فَلَن نَزِيدَكُمُ اللّهِ عَذَابًا ﴿ فَق عذا بكم.

# 🞕 الفوائد والأحكام:

١ \_ أن من أسماء النار جهنم.

- ٣ ـ أن النار مرجع الطاغين؛ وهم الكفار.
- ٤ ـ أن لبث الكفار في النار سنين متطاولة: قيل: إنها لا نهاية لها، وقيل: مقدرة في علم الله، لذلك استُدِل بالآية على فناء النار. وهو قول مرجوح.
- ٥ ـ أن أهل النار لا راحة لهم، فلا يخفف عنهم العذاب، لا يومًا
   ولا ساعة.
  - ٦ ـ أن شراب أهل النار الحميم والغساق.
- ٧ ـ أن أهل النار يعذبون بأشد ما يكون من الحر، وأشد ما يكون
   من البرد.
  - ٨ ـ أن جزاء الكفار موافق لكفرهم؛ فلم يُظلموا.
- ٩ ـ أن السبب في عقابهم تكذيبهم باليوم الآخر وبما جاءت به الرسل من البينات.
  - ١٠ \_ إثبات الأسباب.
  - ١١ ـ أن الكفار يحاسبون.
  - ١٢ ـ إثبات الحساب والجزاء على الأعمال.
    - ١٣ \_ إحصاء الله لأعمال العباد.
    - ١٤ ـ أن أعمال العباد تحصى في كتاب.
      - ١٥ \_ إثبات علم الله بالجزئيات، ففيها:
  - ١٦ ـ الرد على الفلاسفة القائلين بأن الله لا يعلم الجزئيات.
  - ١٧ ـ توبيخ الكفار وهم في العذاب وتيئيسهم من تخفيف العذاب.
    - ١٨ ـ أنه يجتمع لأهل النار أنواع العذاب الحسى والجسدي.



ولما ذكر ﷺ ما أعده للطاغين من العذاب، أتبعه بما أعده للمتقين من النعيم، فقال ﷺ:

﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴿ حَمَايِقَ وَأَعْنَبًا ﴿ وَكُواعِبَ أَزَابًا ﴿ وَكَأْسًا دِهَاقًا ﴾ لَا يَشْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا كِذَّبًا ﴿ حَمَايًا ﴿ مَن رَبِكَ عَطَآةٌ حِسَابًا ﴿ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَا ].

#### التفسير:

قوله سبحانه: ﴿إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَازًا ﴿ أَي: فوزًا، وهو النجاة من المرهوب، وهو النار، والفوز بالمطلوب، وهو الجنة، والمفاز على ذلك مصدر ميمي، ويحتمل أنه اسم مكان؛ فيفسر المفاز بالجنة، والمعنيان متلازمان، وإنْ كان الثاني أظهر؛ أي كونه اسم مكان، ويؤيده قوله سبحانه: ﴿إِنَّ لِلْمُنَّقِينَ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّنِ ٱلنَّعِيمِ ﴿ القلم].

ثم فسر هذا المفاز بقوله: ﴿ عَدَابِقَ ﴾؛ أي: بساتين ﴿ وَأَعْنَا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ

وقوله: ﴿وَكَوَاعِبَ جمع كاعب، وهي الشابة التي تكعّب ثديها واستدار، أي: برز كالكعب، وهذا أجمل ما يكون في الصدر، ﴿أَزَابًا اللَّهُ ﴾؛ أي: على سن واحدة، جمع تِرْب، والمعنى أنهن متكافئات في السن والجمال.

﴿وَكَأْسًا دِهَاقًا ﴿ آ ﴾؛ أي: ممتلئة، يقال: دَهَق الكأس - كجَعَل - وأَدْهَقَها، إذا ملأها، والمراد بالكأس هنا الخمر، من إطلاق المحل على الحال، و(الدِّهاق) وصف للإناء الذي فيه الخمر لما بينهما من التلازم، فيكون الكأس مستعملًا في معنييه الحقيقي والمجازي، وجاء عن غير

واحد من السلف؛ كالضحاك وقتادة: أنَّ كلَّ كأس في القرآن هي الخمر (١١).

وقد وُصفت الكأس التي في الجنة بعدة صفات في كتاب الله العظيم؛ فمن ذلك ما جاء في سورة الصافات في قوله سبحانه: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينٍ ﴿ يُ بَيْضَاءَ لَذَةِ لِلشَّربِينَ ﴿ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنَوْفُونَ ﴿ يَكُا فَوْلُ سبحانه: ﴿ يَشَرَعُونَ يُهَا كُأْسًا لَا لَغَوِّ فِيهَا وَلَا تَأْيِم في سورة الطور؛ في قوله سبحانه: ﴿ يَشَرَعُونَ فِيهَا كُأْسًا لَا لَغَو في إلى الطورا، ووصفت في سورة (الإنسان) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ بالمزج بالكافور والزنجبيل، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ بالمزج بالكافور والزنجبيل، في قوله تعالى: ﴿ وَيُشْفَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا كَانُ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴿ يَكُ الإنسانِ ]، وفي قوله: ﴿ وَيُشْفَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا فَي هذه السورة (النبأ) وصفت بأنها دِهاق، كما تقدم.

قوله سبحانه: ﴿ لاَ يَسَمَعُونَ فِيها ﴾؛ أي: في الجنة ﴿ لَغُوا ﴾؛ أي: كلامًا باطلًا، ﴿ وَلا كِذَّبا ﴿ إِنَّ اللهُ ما في صدورهم من الغل، وليس في على سرر متقابلين، قد نزع الله ما في صدورهم من الغل، وليس في الجنة ما يُلغى به ولا ما هو مكذوب، فنفي السمع مراد به نفي المسموع أصلًا، وقوله: ﴿ لاَ يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلا كِذَبا ﴾ أدلُ على انتفاء اللغو والباطل، وأبلغ مما لو قيل: لا يلغون ولا يكذبون. وأعيدت (لا) في قوله: ﴿ وَلا كِذَبا إِنَّ ﴾ للتنبيه على أن النفي يشمل الأمرين معًا، وكل واحد على حدة.

ولما عدد أقسام نعيم أهل الجنة قال: ﴿جَزَآءُ مِن رَبِكَ﴾؛ ﴿جَزَآءُ﴾ منصوب على المصدر، أي: جزاهم جزاءً، وهذا كالتأكيد لقوله: ﴿إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَازًا (الله)، و ﴿مِن ابتدائية؛ أي: هذا الجزاء من عند الله تعالى،

<sup>(</sup>١) ينظر تخريج أقوالهم في «كليات الألفاظ في التفسير» (٢/٥٠٧).

وَرَبِكَ ضمير الخطاب يحتمل أنه للنبي بَيْكُ، والربوبية خاصة، وفي ذلك تشريف له عليه الصلاة والسلام، ويحتمل أنه لكل مَنْ يصلح للخطاب، فتكون الربوبية عامة، وعَطَآهُ؛ أي: تفضلًا وإحسانًا من الله، وهذا بدل من وجَرَآهُ، وقوله: وحسَابًا (الله) صفة للعطاء، أي: كافيًا وافيًا، فهو مصدر أقيم مقام الوصف، من قولهم: أحسبَه الشيء؛ إذا كفاه حتى قال: حسبي، أي: كافيني.

# 🛞 الفوائد والأحكام:

١ - أن من منهج القرآن الجمع بين الوعد والوعيد، وتقديم الوعيد
 في أغلب الأحيان.

- ٢ \_ بشارة المتقين بما أعد الله لهم.
- ٣ \_ أن التقوى سبب الفوز والسعادة.
- ٤ ـ تنزيه المتقين عن الطغيان، حيث ذكروا في مقابل الطاغين.
  - ٥ ـ أن الجنة مكان الفوز بكل مطلوب ومحبوب.
- ٦ ـ أن الجنة ذات حدائق، فيها أنواع الأشجار والثمار والفواكه.
  - ٧ ـ فضل العنب على غيره، وكثرته في الجنة.
  - ٨ ـ أن للمتقين في الجنة أزواجًا شابات أبكارًا ذوات نهود.
    - ٩ ـ أن نساء الجنة على سن واحدة، لقوله: ﴿ أَثْرَابًا ﴿ أَثُّوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ
- ١٠ ـ أن من شراب المتقين في الجنة الخمر، تدار عليهم
   بالكؤوس ملأى.
  - ١١ ـ تنزيه خمر الجنة عن عيوب خمر الدنيا.
- ۱۲ \_ أن كلام أهل الجنة لا لغو فيه ولا كذب، بل كله من طيب القول.

۱۳ \_ أن كل ما يعطي الله أولياءه المتقين من الكرامة جزاء بسبب أعمالهم.

١٤ \_ أن عطاءه تعالى الأوليائه كثير كاف؛ لكمال نعيمهم.

١٥ \_ أن ما يجزي الله به المتقين من الثواب هو من آثار ربوبيته الخاصة المتضمنة لغاية الكرم والإحسان.

#### **⊕**≡ **⊕**≡

ولما ذكر سبحانه سعة فضله، وما أعده لعباده المتقين في الجنة، ذكر من صفاته ما هو مقتض لهذا العطاء، وهو ربوبيته ورحمته، فقال تعالى:

﴿ وَتِ اَلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّحْمَانِ لَا يَلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿ يَوْمَ يَقُومُ اللَّهُ الرَّحْمَانُ وَالْمَالَئِكَةُ صَفَّا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَانُ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ فَاللَّهُ الرَّحْمَانُ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ الرَّحْمَانُ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

#### التفسير:

قوله: ﴿ رَبِّ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾؛ أي: خالقهما ومالكهما ومدبرهما وما فيهما، ﴿ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ من جميع المخلوقات من أحياء وجمادات، و ﴿ رَبِّ عطف بيان من قوله: ﴿ جَزَاء مِن رَبِكَ ﴾ ، و ﴿ الرَّمْنَ فِي عطف بيان من وقوله: ﴿ جَزَاء مِن السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أو صفة، هذا على قراءة الخفض في الموضعين ﴿ رَبِ السَّمَوْتِ وَالرَّمْنَ فِي هُ على قراءة ابن عامر وعاصم ويعقوب، وقرأ الباقون برفعهما، فيكون ﴿ رَبُ ﴾ خبر مبتدأ محذوف، قُطع عن الوصفية لغرض المدح، أي: هو ربُ السماوات، و ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ﴾ خبر ثان.

قوله: ﴿ لَا يَلِكُونَ ﴾؛ أي: أهل السماوات والأرض، ﴿ مِنْهُ خِطَابًا ﴿ آُ ﴾

من الرحمٰن، والمعنى: أن جميع الخلق لا يملكون أن يتكلموا يوم القيامة إلا بإذن الله، ولا أن يسألوا الله شيئًا شفاعة ولا غيرها من غير إذنه وَهَا بنا يرون من عظمته وجلاله وهيبته، كما قال تعالى: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلّا لِمَنِ اَرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴿ الأنبياء]، وجملة ﴿ لاَ يَلِكُونَ ﴾ والأنبياء]، وجملة ﴿ لاَ يَلِكُونَ ﴾ مستأنفة، أو خبر بعد خبر.

قوله: ﴿لا يَمْلِكُونَ﴾؛ أي: أهل السماوات والأرض، وهذه الجملة بدل أو مؤكّدة لقوله: ﴿لا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿نَا ﴾، وقوله: ﴿إِلّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرّحمٰنَ أَن الله عَلَم ﴿وَقَالَ صَوَابًا ﴿مَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَم طُوابًا مِن القول، أي: حقًا، وإنما يأذن الله بالشفاعة لملائكته وأنبيائه وأهل توحيده، وهم لا يقولون إلا ما يرضاه سبحانه.

ومن أحسن من عبر عن هذه الآية الإمام ابن جرير، قال كَلْلَهُ: "والصواب من القول في ذلك أن يقال: إن الله \_ تعالى ذكره \_ أخبر عن خلقه أنهم لا يتكلمون يوم يقوم الروح والملائكة صفًا، إلا من أذن له منهم في الكلام الرَّحمٰنُ، وقال صوابًا، فالواجب أن يقال كما أخبر؛ إذ لم يخبرنا في كتابه ولا على لسان رسوله، أنه عنى بذلك نوعًا من أنواع الصواب، والظاهر محتملٌ جميعه"(١).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى: (٢٤/٥٢).

قوله: ﴿ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ اللهِ عطف على جملة ﴿ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّمَٰنُ ﴾ ، أو حال مِن ﴿ مَنْ ﴾ المستثنى ، أي: إلا من أذن له الرحمٰن وقد قال قولًا صوابًا ، وهو التوحيد وما يرضي الله ، وهذه الآية كقوله: ﴿ يَوْمُ يَأْتِ لَا تَكُلُّمُ نَقْشُ إِلَّا بِإِذْنِهِ } [هود: ١٠٥].

ثم نوَّه الله بعظمة ذلك اليوم وندب عباده إلى العمل الصالح، فقال تعالى: ﴿ وَلِكَ ﴾؛ المشار إليه يوم القيامة يوم يقوم الروح والملائكة، ﴿ الْمُونَّ الْمُفَّ ﴾؛ أي: الثابت وقوعه لا محالة وليس بباطل، كما يزعم المكذبون بالبعث.

قوله: ﴿ فَمَن شَآءَ أَغَذَ إِلَى رَبِهِ مَنَابًا ﴿ أَي الله ورسله وما يقتضيه ذلك من العمل الصالح وذلك بالإيمان بالله ورسله وما يقتضيه ذلك من العمل الصالح والآية تحضيض وترغيب، فهي كقوله تعالى: ﴿ فَمَن شَآءَ أَغَذَ إِلَى رَبِهِ سَبِيلًا ﴿ فَمَن شَاءَ التي تفصح عن سَبِيلًا ﴿ فَهَ الفصيحة التي تفصح عن شرط محذوف، أي: إذا كان الأمر كذلك فمن شاء إلخ.

ثم زاد في التخويف والتحذير من العذاب ختمًا للسورة بذلك، فقال سبحانه: ﴿إِنَّا أَنَذَرْنَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا ﴿ وهو عذاب النار في الآخرة، وهو عذاب عظيم، كما يفيده التنكير، وسماه قريبًا لتحققه، فإن كل ما هو آت قريب، وليس بينه وبين الإنسان إلا أن يموت، والإنذار هو الإخبار بمخوف.

قوله: ﴿ يَوْمَ يَنُظُرُ ٱلْمَرْءُ مَا قَدَمَتَ يَدَاهُ ﴾؛ ﴿ يَوْمَ ﴾ ظرف متعلق بمحذوف صفة لعذاب، أي: عذابًا كائنًا يوم ينظر المرء، وهو يوم القيامة، فيبصر المرء ما قدمه من خير أو شر، والمراد بالمرء كل إنسان مؤمنًا كان أو كافرًا، كما قال تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ فَهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةٍ شَيرًا يَرَهُ ﴿ فَهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةٍ شَيرًا يَرَهُ ﴿ فَهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَيرًا يَرَهُ ﴿ فَهُ وَالزلزلة] وخص اليدين

بالذكر؛ لأن أكثر العمل يكون بهما، ﴿وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ متحسرًا: ﴿ يَلْتَنَي كُتُ ثُرَبًا فَهُ أَي: فلم أُخلق ولم أُكلَّف، أو كنت ترابًا فلم أبعث، أو كنت ترابًا فلم أبعث، أو كنت ترابًا كما صارت البهائم يومئذ، وخص قول الكافر بالذكر بعد العموم في المرء؛ لأنه المناسب للنّذارة في الآية، وهذه الآية كقوله تعالى : ﴿ يَوْمَ يِلْ يُودُ اللّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرّسُولَ لَوَ شُوَى بِهِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكُنْمُونَ اللّهَ حَدِيثًا فَ اللّهِ [النساء].

# 🛞 الفوائد والأحكام:

- ١ \_ إثبات ربوبيته تعالى العامة.
- ٢ \_ أن له ملك السماوات والأرض.
- ٣ ـ إثبات اسمه سبحانه الرحمٰن وصفة الرحمة.
- ٤ ـ الجمع بين الربوبية العامة وصفة الرحمة، نظيرَ ما في الفاتحة.
- ٥ ـ أن العباد يوم القيامة لا يملكون أن يتكلم أحد، ولا الملائكة.
  - ٦ ـ فضل جبريل على الملائكة حيث خصه بالذكر.
- ٧ ـ أن الملائكة يجيئون يوم القيامة، وجبريل معهم، ويقومون صفوفًا، كما قال تعالى: ﴿وَجَاآءُ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًا صَفًا شَاكِ [الفجر].
  - ٨ ـ أنه لا يتكلم أحد إلا بإذنه تعالى، أي: بأمره.
- ٩ ـ أنه لا يتكلم أحد يوم القيامة إلا من قال صوابًا، وهو ما يرضاه تعالى.
- ١٠ ـ أن يوم القيامة يوم عظيم وحق واقع، تحِقُ فيه الحقائق،
   وتكشف فيه السرائر.
  - ١١ \_ إثبات مشيئة العبد.
- ١٢ ـ أن الإيمان باليوم الآخر يوجب للعبد أن يتخذ طريقًا يرجع

منه إلى ربه، وهو دينه الذي بَعَث به رسوله محمدًا ﷺ، والمآب المرجع، وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿فَمَن شَآءَ أَتَّخَذَ إِلَى رَبِهِ، سَبِيلًا ﴿ المرمل].

١٣ ـ ذكره تعالى نفسه بصيغة الجمع الدالة على عظمته وكالله.

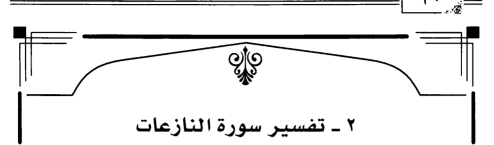
1٤ \_ إعذار الله إلى عباده بإرسال الرسل مبشرين ومنذرين، والإنذار التخويف والتحذير.

١٥ \_ أن يوم القيامة الذي يكون فيه عذاب الكافرين قريب.

١٦ ـ إشهاد الإنسان لعمله يوم القيامة، ووقفه عليه، فيراه وينظر إليه.

۱۷ ـ تمني الكافر أن يكون ترابًا، إذا رأى عمله السيئ، لهول ما رأى من عذاب الله.





هذه السورة مكية، وسميت النازعات لقوله تعالى: ﴿وَالنّزِعَتِ ﴾، والمراد بالنازعات والناشطات: الملائكةُ التي تنزع أرواح البشر وتنشِطها، وفي هذا إشارة إلى القيامة الصغرى، كما أردفت بذكر القيامة الكبرى؛ ﴿يَوْمَ نَرْجُكُ الرّاجِفَةُ ﴿ يَا تَبْعُهَا الرّادِفَةُ ﴿ النازعات]، وهذا هو موضوع السورة.

# الآيات:

ا قال تعالى: ﴿ وَالنَّزِعَتِ غَوْاً ۞ وَالنَّشِطَتِ نَشْطًا ۞ وَالسَّبِحَتِ سَبْمًا ۞ وَالسَّبِحَتِ سَبْمًا ۞ فَالسَّبِعَتِ سَبْمًا ۞ فَالسَّبِعَتِ سَبْمًا ۞ [النازعات].

### 🕸 التفسير:

هذا قَسَمٌ من الله تعالى بخمسة أشياء عظيمة مِن مخلوقاته على وقوع البعث والجزاء، ولما كان المقسمُ به موصوفاتٍ حُذفت وأُقيمت صفاتُها مُقامَها وقع خلافٌ بين المفسرين في تعيين المقسم به؛ فقيل: ﴿ٱلنَّازِعَاتِ ﴾ هي النجوم التي تجري، مِن قولهم: «نَزع الفرس» إذا جرى، وقيل: إنها القِسِيُّ تَنزع بالسهم.

و ﴿ ٱلنَّاشِطَاتِ ﴾ قيل: هي النجوم تَنشَط من أُفق إلى أفق.

و ﴿ ٱلسَّبِحَاتِ ﴾ قيل: هي النجوم تسبح في فلكها، وقيل: السُّفن تسبح في الماء.

و ﴿ ٱلسَّابِقَاتِ ﴾ قيل: النجوم يسبِقُ بعضُها بعضًا، وقيل: هي الخيل، وقيل غير ذلك.

والصحيح أنَّ المقسَم بهم في المواضع الأربعةِ هم الملائكة، وهو الذي جاء عن جمع من السلف، وعليه جمهور المفسرين، وتفسيره بغير ذلك مما لا يساعده السِّياق، ولا دلالاتُ القرآن، كما بسط ذلك ابن القيم (١) والآلوسي في تفسيره، رحمهما الله تعالى.

واختار ابن جرير كَلْشُهُ شمولَ الآياتِ لجميع ما ذُكر فيها مِن أقوال، لعدم الدليل على تعيين بعضها دون بعض.

فأمًّا قوله تعالى: ﴿ فَٱلْمُدَرِّرَتِ أَمْرًا ١ الله فهم الملائكة بالإجماع.

وجاءت هذه الأوصاف الخمسة بصورة جمع المؤنث السالم على تأويل كُلِّ موصوف منها بالجماعة أو الطائفة؛ فقوله تعالى: ﴿وَالتَّزِعَتِ غَوَّا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الكفار عند الموت بشدَّة وعُنف، و ﴿ غَوَّا ﴿ اللهِ اللهُ ا

﴿ وَالنَّشِطَٰتِ نَشْطًا ﴿ إِنَّ الْمَلائكةِ تَنشِط أرواح المؤمنين، أي تسُلُها بلين ورفق، مِن النَّشْط، وهو الجذب برفق وسهولة، ومنه الأُنشُوطة: رَبطةٌ دون العُقدة، إذا مُدت بأحد طرفيها انفتحت مباشرةً لسهولتها.

وقُدمت النازعات؛ لأنها إنذار، والناشطات بشارة، والإنذار هنا أهم؛ لأن السورة مكية. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) التبيان في أقسام القرآن (ص: ٨٦).

وقوله: ﴿ فَٱلسَّنِعَٰتِ سَبْقًا ﴿ صَفَةٌ للنَّازِعات والنَّاشطات، لما تُؤذن به الفاءُ المسماة فاءَ التفريع؛ فهي تدل على أن هذه الصفة متفرعة عن التي قبلها، فمعنى ﴿ ٱلسَّبِقَاتِ ﴾؛ أي: المسرعات بأرواح المؤمنين إلى النار.

و(نشطا) و(سبحا) و(سبقا) مصادرُ مؤكِّدة.

﴿ فَٱلْمُدَبِّرَتِ أَمْرًا ۞﴾ صفة للمذكورات قبلُ، و﴿ أَمْرًا ۞﴾ مفعول به؛ واحد الأمور، وهو الشَّأن، ونكَّره لأنه أمرٌ عظيم.

ونسبةُ التدبير إلى الملائكة من باب الإسناد إلى السَّبب، فإنَّ كلَّ ما يكون في هذا العالم فهو بأمر الله وتدبيره.

وجواب القسم محذوف يدل عليه السياق، وهو: لَتُبْعَثُنَّ ثُم لَتُحاسَبُنَّ، ويدل عليه قوله: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاجِفَةُ ۞ .

وفي هذه الآيات فوائد على أصح الأقوال في الأقسام الخمسة أن المقسم بهم هم الملائكة.

# 🏶 الفوائد والأحكام:

۱ \_ إقسامه تعالى بما شاء من ملائكته الموكلين بما شاء من خلقه؛ ففيه:

- ٢ \_ عِظم شأن الملائكة.
- ٣ \_ أن الملائكة أصناف.
- ٤ ـ أن منهم الموكلين بقبض أرواح الكافرين، وهم النازعات

(ملائكة العذاب)، والموكلين بقبض أرواح المؤمنين، وهم الناشطات (ملائكة الرحمة).

- ٥ \_ أن أرواح الكافرين تُنْزعُ بشدة.
- ٦ ـ أن أرواح المؤمنين تُنشط بيسر وسهولة.
  - ٧ \_ التذكير بالموت.
- ٨ ـ أن الملائكة تنطلق سبحًا بأرواح العباد، وتسبق بها إلى حيث أمر بها.
  - ٩ ـ الرد على من قال إن الروح عرَض.
- ان من صفة الملائكة السبح في ذهابها ومجيئها وصعودها ونزولها؛ بما أعطاها الله مِن قدرةٍ خارقة، فلا تحتاج إلى سبب تتعلق به، أو آلة تركبها، وهذا ما يشعر به معنى السبح، ويشبه هذا قوله تعالى:
   وُكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴿ الأنبياء] يعني الليل والنهار والشمس والقمر.
- السرعة في الذهاب والمجيء والصعود والهبوط، ولعل مما يُقرِّب هذا أن النبي على الذهاب والمجيء والصعود والهبوط، ولعل مما يُقرِّب هذا أن النبي على كان يُسأل عن الشيء فلا يجيب، فما يلبث حتى يأتيه جبريل على بالوحي من ربه.

#### **₩**■ **₩**■

ولما أقسم الله بالملائكة وأفعالِها على وقوع البعث، ذكر ما يكون هناك من الأحداث العظام والأهوال الجسام، فقال:

﴿ وَنَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ ۞ تَتَبَعُهَا الرَّادِفَةُ ۞ قُلُوبٌ يَوْمَبِنِ وَاجِفَةٌ ۞ أَبَصَدَرُهَا خَشِعَةٌ ۞ يَقُولُونَ أَوِنَا لَمَرْدُودُونَ فِى الْحَافِرَةِ ۞ أَوذَا كُنَا عِظْنَمَا خَجَرةً ۞ قَالُوا عَلْنَمَا خَجَرةً ۞ وَحِدَةٌ ۞ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ ۞ وَلِنَا عَات]

وَلُكَ إِذَا كُرَّةٌ خَاسِرَةٌ ۞ فَإِنَمَا هِي زَجْرةٌ وَحِدةٌ ۞ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ ۞ [النازعات]

### التفسير:

قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاحِفَةُ ﴿ الطَّرِف ﴿ يَوْمَ ﴾ منصوب بجواب القسم المحذوف؛ أي: لتبعثن يومَ ترجف الراجفة، ويجوز أن يكون منصوبًا بفعل محذوف، تقديره: أُذكر ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاحِفَةُ ﴿ إِنَّ هُو المُصلور الأولى، و(الرَّجف): هو الاضطراب الشديد، وُصِفت النَّفخة بما يحدث بحدوثها، إذ يرتجف بها كلُّ شيء، وتضطرب الأرض، أي تزلزل ويموت من عليها، ويختل نظام العالم، فإسناد الرَّجف إلى الراجفة \_ وهي النفخة \_ إسناد إلى السبب.

﴿ نَبْعُهَا الرَّادِفَةُ ﴿ وهي النَّفخة الثانية، وبها يكون بعثُ الخلق جميعِهم، إذْ تردُف الأولى، أي تابعة لها ـ والجملة حالٌ مِن الرَّاجفة ـ كما قال تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ اللَّهُ مُّمَ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴿ اللهِ الزمر].

 يغشى الكفرة في قوله تعالى: ﴿وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ ٱلذُّلِّ يَعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ ٱلذُّلِّ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِي ﴾ [الشورى: ٤٥].

ثم حكى الله عن المكذبين شيئًا مما كانوا يقولونه في الدنيا، فقال سبحانه: ﴿ يَقُولُونَ أَوِنَا لَمَرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ ﴿ أَي: أَنردُّ بعد موتنا إلى الحياة؟! وهذا استفهامُ تعجُّبِ وإنكار، وأصل الحافرة الطريق، يقال: رجع فلان في حافرته، أي: في طريقه التي جاء منها فحفرَتْ فيها قدماه بالمشي، فالحافرة على هذا بمعنى محفورة؛ كقوله تعالى: ﴿ فَهُو فِي عِشَةِ رَاضِيَةِ ﴿ آلِكَ الرجوع إلى الأحوال التي كان عليها الإنسان.

﴿ أَءِذَا كُنَّا عِظْمًا غَيْرَةً ﴿ إِنَّ ﴾؛ أي: بالية، وهذا تأكيدٌ للإنكار السابق، يتضمن ذكر سبب التَّعجب والاستبعاد، المعنى: يقولون: أنردُ أحياءً بعد أنْ مِتْنا وبَليتْ عظامُنا؟!

﴿ قَالُواْ تِلْكَ ﴾؛ أي: الرَّجعة، ﴿إِذَا كُرَّةً ﴾ رجعة ﴿ خَاسِرةٌ ﴿ الله لَهُ الله النار، ويحتمل أن يكون هذا منهم استهزاءً.

قال الله تعالى ردًّا عليهم: ﴿ فَإِنَّا هِى زَجْرَةٌ وَنَجِدَةٌ ﴿ الفَاء للتَّفريع على محذوف، أي: لا تستبعدوا ذلك وتظنوه عسيرًا علينا ﴿ فَإِنَّا هِ مَ ﴾ ؛ أي: القصة والشأن ﴿ زَجْرَةٌ وَعِدَةٌ ﴿ آلَ ﴾ ؛ أي: صيحة، وهي نفخة البعث، وتنكير النفخة يدل على عظمتها، ووصفُها بواحدة تأكيدٌ لإفادة الوحدة.

وَاإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ الله الله الله الله وجه الأرض أحياء بعد أن كانوا في جوفها، و(الساهرة) الأرض البيضاء المستوية، سميت بذلك؛ لمنام الخلق وسهرهم عليها، أو لأن سالكها لا ينام خوف الهلكة، والتسمية لأدنى ملابسة.

# 🛞 الفوائد والأحكام:

١ - أن من الأحداث العظيمة يوم القيامة الراجفة والرادفة، وهما
 النفختان؛ نفخة الصعق وحينها ترجف الأرض، ونفخة البعث.

٢ - أن قلوب الكفار يكون لها وجيبٌ (أي: اضطراب) مِن شدة الخوف. وأبصارهم خاشعة، ويشهد لمعنى هذه الآية قوله تعالى في الظالمين: ﴿مُهَطِعِينَ مُقَنِعِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرْتَدُ إِلْتِهِمْ طَرَفُهُمٌ وَأَفْتِدَيُّهُمْ هَوَآءٌ ﴿ الظالمين: ﴿مُهَطِعِينَ مُقَنِعِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرْتَدُ إِلْتِهِمْ طَرَفُهُمٌ وَأَفْتُهُمْ وَلَدُ إِلَيْهِمْ عَرَفُهُمْ وَلَدُ القلم: ٣٤].

٣ ـ ذم الله للكفار؛ بتكذيبهم بالآخرة، واستبعادِهم البعث بعد أن كانوا عظامًا نخرة.

٤ - تعجبُ الكفار مِن ردِّهم - بعد أن كانوا عظامًا بالية - إلى الحياة التي كانوا فيها، وهي المراد بالحافرة، من قولهم: رجع فلانٌ في حافرته؛ أي: في الطريق الذي جاء منه. وهذا تعجُّبُ استبعاد، كما قال تعالى: ﴿بَلْ عِبُوا أَن جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُم فَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا شَى مُ عَيدُ ﴿ إِن اللهِ عَبْدُ ﴿ إِن اللهِ اللهُ اللهِ الله

٥ - إقرارهم على أنفسهم بالخسران لو بُعثوا فعادوا أحياء مرة أخرى.

آ ـ الرد على المكذبين بالبعث؛ ببيان يسر ذلك على الله لكمال قدرته، فما هي إلا زجرة واحدة، وهي النفخة الثانية في الصور، وهي نفخة البعث. قال تعالى: ﴿ مُمَّ نَفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَظُرُونَ ﴿ الله فَا : ﴿ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ ﴿ فَيهِ أُخْرَىٰ وَالساهرة: وجه الأرض.

# الآيات:

﴿ هَلْ أَنْنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ۞ إِذْ نَادَنَهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوَى ۞ اَذْهَبْ إِلَى فَرْبَعُونَ إِنَّهُ طَغَى ۞ فَقُلْ هَلِ لَكَ إِلَى أَن تَزَكَّى ۞ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِّكِ فَنَخْشَىٰ ۞ فَأَرْنَهُ الْأَبَةُ الْكَبْرَىٰ ۞ فَكَذَب وَعَصَىٰ ۞ ثُمَّ أَدْبَرَ يَسْعَىٰ ۞ فَحَشَرَ فَنَادَىٰ ۞ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْاَعْلَىٰ ۞ فَأَخَذُهُ اللهُ نَكَالَ الْآخِرَةِ وَالْأُولَىٰ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَن غَشَيْ ۞ إِنَ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَن غَشْنَ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَن

#### 🛞 التفسير:

هذه الآيات معترِضة بين ذكر البعث والدليل على وقوعه، وفيها تسليةٌ للنبي ﷺ وتثبيتٌ لفؤاده، بأن الله ناصرُهُ ومؤيدُه كما أيَّد مَن قبله مِن الأنبياء، وفيها أيضًا تهديد المكذبين بالبعث أنْ يصيبَهُم مِن العذاب مثلُ ما أصاب مَن كان أشدَّ منهم قوةً وأكثرُ جمعًا.

قوله: ﴿ هَلْ أَنْكَ ﴾ الخطاب للنبي ﷺ ، وهو لأمته أيضًا ، والاستفهام للتشويق واستدعاء المخاطب لسماع الخبر ، هذا إذا لم يكن نزل شيء من القرآن في قصة موسى ﷺ قبل هذه السورة ، فإن كان نزل قبل ذلك فالاستفهام للتشويق والتقرير ، والمعنى \_ على هذا \_ أليس قد أتاك ﴿ كِيثُ مُوسَى ﴾ أي: خبره وقصته مع فرعون . وهي قصة عظيمة كثر ذكرها في القرآن ؛ لأن موسى ﷺ من أولي العزم من الرسل ، وهو أعظم أنبياء بني إسرائيل ، وكتابه وشريعته أعظم كتاب وشريعة قبل القرآن ، وكان حول المدينة ثلاثُ طوائف من اليهود من بني إسرائيل في عهد النبي ﷺ ، وهم : بنو قينقاع ، وبنو النضير ، وبنو قريظة ، فاقتضى الحال تكرار القصة لإقامة الحجة عليهم بتذكيرهم بنعم الله عليهم ، وإهلاك عدوهم فرعون ، إلى غير ذلك من العبر ، وجاءت القصة في هذه وإهلاك عدوهم فرعون ، إلى غير ذلك من العبر ، وجاءت القصة في هذه

السورة موجزة؛ لأن الغاية منها العظة بإهلاك فرعون لتكذيبه.

وإذه؛ أي: حين ونادنه رَبّهُ بِالوَادِ الْقُدَّسِ المطهر وطُوى الله عطف بيان، وهذا اسم الوادي، وهو بأسفل جبل الطور، في الجنوب الغربي لسيناء، وجعله الله مقدسًا؛ لأن الله أوحى فيه إلى موسى - كما قيل - ويحتمل أنه كان مقدسًا ومباركًا قبل ذلك، ولهذا اختاره الله لتكليم موسى عليه، وتكليفه بالرسالة إلى فرعون، ولعل ذلك أولى؛ لأن الله خاطب موسى بقوله: ﴿إِنّكَ بِالْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُورى الله الله الله ولطوى الله الله الله على أنه اسم الوادي، فهو مذكرٌ سُمي به مذكر.

هذا على قراءة ابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي، وقرأه الباقون بلا تنوين ممنوعًا من الصرف للعلمية والتأنيث، على تأويلِ الوادي بالبُقعة.

وَأَنْهَبُ إِلَى فِهُونَ إِنَّهُ طَغَى اللهِ هذا تفسير لقوله: ﴿إِذْ نَادَهُ طَغَى الراء فقال له: ﴿أَذْهَبُ إِلَى فِهُونَ ﴾ وهو ملك القبط بمصر، ﴿إِنَّهُ طَغَى الراء فقال له: ﴿ وَلَم بربه، وفي تكبّره على الخلق واستعباده بني إسرائيل، ﴿ فَقُلْ ﴾ يا موسى له: ﴿ هَلَ لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَى اللهِ الجار والمجرور في قوله: ﴿ هَلَ لَكَ ﴾ خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: هل لك سبيلٌ أو ميلٌ ﴿إِلَىٰ أَن تَزَكَى اللهُ و(تزكى) أصلها: تتزكى، حذفت إحدى التاءين تخفيفًا؛ أي: تتطهر من دنس الكفر والطغيان، وتتحلى بزينة الإيمان ﴿ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِّكَ ﴾ ؛ أي: أَذُلُك إلى معرفته وعبادته ﴿ فَنَخْشَىٰ اللهُ اللهُ مع العلم، وهي مِلاك الأمر، ومَنْ خَشِيَ الله أتى منه كُلُّ حَير.

وتقديم التزكية على الهداية من باب التخلية قبل التحلية.

وقوله: ﴿ فَقُلْ هَلَ لَكَ إِلَىٰ أَن تَرَكَّى ﴿ هَلَ الله لموسى بالتّلطف في دعوة فرعون، بجعل الخطاب بصيغة الاستفهام والعرض لا الأمر، كما يقول الرجل لضيفه: هل لك في كذا، هل لك أن تنزل عندنا، وهذا من القول اللين الذي أمر الله به موسى وهارون عليه في قوله سبحانه: ﴿ فَقُولًا لَهُ فَوَلًا لَيْنَا ﴾ [طه: ٤٤]، فلم يخرج الكلام من موسى بصيغة الأمر، ولم يصرح ابتداءً بما هو فيه \_ أي فرعون \_ من الكفر والطغيان، وهذا من أحسن طرق الدعوة، حتى إذا ظهر عناد فرعون أغلظ له موسى في القول، كما قال تعالى عنه: ﴿ وَإِنِي لَا ظُنْكُ يَنْ فِعُونُ مَنْ بُورًا ﴿ الإسراء].

وْفَارَنهُ اَلْاَيةَ الْكُبْرَىٰ ﴿ الفاء عاطفة على محذوف معلوم من الآيات الأخرى، والمعنى: فذهب إليه فدعاه، فطلب منه آية، فأراه الآية الكبرى، أي: كبرى آيات موسى، وهي العصا، وهذا من إيجاز الحذف، وهو كثير في القرآن، ومنه قوله تعالى: وَأَنا أُنيتُكُم بِتَأُوبِلِهِ، فَالَّرْسِلُونِ ﴿ يُوسُفُ أَيُّهُا الصِّدِيقُ أَفْتِنا ﴾ [يوسف] أي: فأرسلُوه، فجاءه، فقال: يا يوسف إلخ.

وسماها الله آية؛ لأنها علامة دالة على صدق نبوة موسى، كما سماها برهانًا في قوله سبحانه: ﴿ فَلَانِكُ بُرْهَنَانِ مِن رَبِكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ مِن رَبِكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ مِنْ القصص: ٣٢].

﴿ فَكَذَبَ وَعَصَىٰ ﴿ أَي: فَكَذَبِ فَرَعُونَ مُوسَى، وقال: إنه ساحر، وعصاه فيما دعاه إليه، وعصى أمر ربه ﴿ إِنَّ أَنْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿ فَا فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّسُولَ فَأَخَذُنَهُ أَخَذًا وَبِيلًا ﴿ فَا لَمَ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وَمُمَّ أَذَبَرَ يَسْعَىٰ شَهُ ؛ أي: ترك مجلسه ساعيًا في جمع جنوده لمعارضة الآية، أو فارًّا مرعوبًا مِن الثُّعبان العظيم.

وأتى بـ (ثُمَّ)؛ لأن معارضة الآية وتدبير المكايد يقتضي زمنًا، خلافًا للتكذيب فقد وقع مباشرة، ولذلك عطفه بـ(الفاء).

ويحتمل أنْ يراد بالإدبار معناه المعنوي؛ أي تولى عن الإيمان، لأنه قال قبل ذلك: ﴿ وَكَمَنَ لَهُ ﴾ ولا مانع من حمل الآية على المعنيين، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَحَشَرَ ﴾؛ أي: وجمع السحرة لمغالبة موسى، وجمع أتباعه وجنوده لشهود الموقف بهم، كما قال سبحانه: ﴿ فَتَوَلَّلُ فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ، ثُمَّ أَنَى ﴿ فَكُولُ السَّحَرَةُ لِمِيقَاتِ يَوْمِ فَجَمَعَ كَيْدَهُ، ثُمَّ أَنَى ﴿ فَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللللل

قوله: ﴿ فَنَادَىٰ ﴿ آَيَا ﴿ أَيَ الجُموعِ قَائِلًا: ﴿ أَنَا رَبُكُمُ ٱلْأَغَلَىٰ ﴿ آَيَا رَبُكُمُ ٱلْأَغَلَىٰ ﴿ وَلَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

ولما جاء فرعون بهذا الكفر العظيم والاستكبار أخذه الله بالعذاب، فقال سبحانه: ﴿ فَأَخَذُهُ اللهُ نَكَالَ الْآخِرَةِ وَالْأُولَى ﴿ وَالنَّكَالَ ) بمعنى التنكيل، وهو التعذيب، كالسلام بمعنى التسليم، وهو مصدرٌ مؤكِّدٌ مِن معنى الفعل (أَخَذ)، مُبينٌ للنوع، أي نكّله الله نكالَ الآخرة والأولى؛ أي: عقوبة الدنيا والآخرة.

وإضافة النكال إلى الدنيا والآخرة من إضافة المصدر إلى زمنه، ونكال الدنيا بالغرق والآخرة بالحرق، كما قال سبحانه: ﴿حَتَّى إِذَا اَدُرَكُهُ الْفَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ, لاَ إِلَهَ إِلَا الَّذِي ءَامَنتُ بِهِ، بنُوَّا إِسْرَتِيلَ وَأَنَا مِن المُسْلِمِينَ ﴿ الْفَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ, لاَ إِلَهَ إِلَا الَّذِي ءَامَنتُ بِهِ، بنُوَّا إِسْرَتِيلَ وَأَنَا مِن المُسْلِمِينَ ﴿ وَقَدَهُ مَوْمَهُ, يَوْمَ الْقِيكَمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارِ وَيقديم الآخرة على الدنيا مراعاة الرؤوس الآي.

وقيل: المراد بـ ﴿ الْآخِرَةِ ﴾ و﴿ الْأُولَىٰ ﴾: كلمتا فرعون ؟ و﴿ الْأُولَىٰ ﴾: كلمتا فرعون ؟ و﴿ الْأُولَىٰ ﴾: قلمتُ لَكُم مِّنْ إِلَه اللهُ وَ وَإِلَّا وَإِلَّهُ الْمَكُمُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَه عَلَمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَه عَلَمْتُ لَكُم الْمَكُم الْمُكُم الْمُكُم الْمُكُم الْمُكُم الْمُكُم اللهُ ولى .

وإضافةُ النَّكال إلى ما بعده من إضافة المسبَّب إلى سببه، فإنَّ كلَّ واحدة من الكلمتين سبب لما أُضيف إليه مِن النكال، والمعنى على هذا: عذَّبه الله عذابًا بالغًا يَعْتبر به مَنْ بعده، بسبب كلمتيه القبيحتين الآخرة والأولى.

والقول الأول هو الصحيح، ويشهد له القرآن حيث جاء ذكر الآخرة والأولى مرادًا بهما الدنيا والآخرة، كقوله تعالى: ﴿وَإِنَّ لَنَا لَلْاَخِرَةُ وَالْأُولَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللللَّالَةُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾؛ أي: في قصة فرعون وطغيانه وإهلاكه ﴿ لَعَبْرَةُ لِمَن يَغْشَىٰ ﴿ إِنَّهَ اللَّهِ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَل

# 🎕 الفوائد والأحكام:

١ عظم شأن قصة موسى مع فرعون، فقد ثُنيت في القرآن أكثر
 من غيرها.

۲ ـ التشابه بین الرسولین: موسی ومحمد علیهما الصلاة والسلام،
 وذلك من وجوه:

الأول: صبرهما على أذى الخلق، ولذا كانا مِن أولي العزم.

الثاني: التشابه بين الشريعتين والكتابين، التوراة والقرآن، ولذا يقرن الله بينهما في الذكر في مواضع من القرآن، كقوله تعالى: ﴿ فَلْ مَنْ أَنْلَ اللّهِ بَينهما في الذكر في مواضع من القرآن، كقوله تعالى: ﴿ فَلْ مَنْ أَنْلَنَهُ مُبَارَكُ أَنْلَنَهُ مُبَارَكُ مُبَارَكُ مُبَارَكُ مُبَارَكُ مُبَارَكُ مُبَارَكُ مُلَا عَلَى الّذِي بَيْنَ يَدِيهِ الأنعام: ٩١ ـ ٩٢]، وقوله: ﴿ مُرَدَ عَاتَيْنَا مُوسَى الْكِئنَبَ مَمَامًا عَلَى الّذِي بَيْنَ يَدِيهِ إلى قوله: ﴿ وَهَذَا كِئنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَمُ مُرَادَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَكُمْ نُرْحَمُونَ ﴿ الأنعام].

الرابع: ما جاء في قصة المعراج من مشورة موسى عليه الصلاة السلام للنبي عليه التخفيف في فرض الصلوات.

٣ ـ صفة إرسال موسى إلى فرعون، وما تضمنه ذلك من أمور عظيمة، منها النار التي أُرِيَها موسى في الوادي المقدس، ومنها نداء الله وتكليمه، ومنها إعطاؤه الآيتين العظيمتين؛ العصا واليد. وقد أُجْمل ذلك في هذا الموضع وفُصِّل في: (طه) و(النمل) و(القصص).

٤ ـ تنويهُ اللهِ بخبر إرسال موسى؛ يُنبئ عن ذلك سَوْق الخبر بصيغة الاستفهام: ﴿ مَلْ أَنْكَ حَدِيثُ مُوسَى ﴿ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

٥ ـ تشريف موسى عليه أنْ كلّمه الله، كما قال تعالى: ﴿قَالَ يَمُوسَى إِنِّ ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكَلْمِي﴾ [الأعراف: ١٤٤].

٦ ـ فضل ذلك الوادي الذي كلَّم الله موسى فيه، وهذا الفضل لا يستلزم تخصيصَهُ بشيءٍ من العبادات، ولا تحريَ العبادة فيه، ولا شدَّ الرِّحال إليه.

٧ ـ أن الوادي المقدِّسَ اسمه: طُوى.

٨ ـ أن إرسال موسى كان بتكليم الله له بلا واسطة، كما في هذه

السورة، وكما قال تعالى: ﴿وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ اَقْتِ اَلْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ السَّعراء].

٩ \_ إثبات كلام الله.

١٠ ـ إثبات ربوبيته الخاصة لأنبيائه وأوليائه، لقوله: ﴿إِذْ نَادَنُهُ رَبُّهُۥ﴾.

١١ ـ أن المقتضي لإرسال موسى على الله المقتضي لإرسال موسى على الله المقتضي الإرسال موسى على الله المقتضي المقتضي

١٣ ـ اللين والرِّفق في الدعوة إلى الله، ولو كان المدعوُّ مِن شرِّ الطُّغاة؛ لقوله: ﴿ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّى شَلِّكِ.

١٤ ـ أن معرفة الله تورث خشيته، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَـٰوُأُ ﴾ [فاطر: ٢٨].

17 ـ أنَّ مِن الهداية ما هو مِن مقدور الرُّسل، وهي هداية الدلالة والإرشاد، لقوله تعالى: ﴿وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِكَ ﴾، بخلاف هداية التوفيق، فإنه لا يقدر عليها إلا الله، كما قال تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْكَ ﴾ [القصص: ٥٦].

۱۷ \_ ضرورة العباد إلى معرفة ربهم الذي خلقهم، وأسبغ عليهم نعمه.

١٨ ـ إثبات فعل العبد، لقوله: ﴿ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّى ﴿ وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ مَن فَيه اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَ

١٩ ـ الردُّ على الجبرية.

٢٠ ـ أن الإيمان بالله وخشيتَهُ سببٌ لزكاة النفس.

٢١ ـ تأييد الله لرسله بالآيات التي تدل على صدقهم.

٢٢ ـ احتجاج الرسل بالآيات على المكذبين.

٢٣ ـ أن آياتِ الرُّسل بعضُها أكبرُ مِن بعض، وأظهر في الدلالة، لقوله تعالى: ﴿ فَأَرَنهُ ٱلْأَيْهَ ٱلْكُبْرَىٰ ﴿ فَالْمَراد بها ـ والله أعلم ـ العصا، التي تنقلب بإذن الله ثعبانًا عظيمًا، ثم تعود كما كانت، وهي التي قال الله فيها: ﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفْ مَا صَنَعُوّاً ﴾ [طه: ٢٩]، وقال سبحانه: ﴿ فَأَلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ وَالسعراء].

7٤ ـ أن فرعون لم ينتفع بما رأى من الآية الكبرى، بل كذب وعصى. وكان تكذيبه جُحودًا، مع استيقانه بصدق موسى؛ ﴿وَجَحَدُواْ بِهَا وَالنَّمُ اللَّهُ اللَّهُ وَعُلُواً ﴾ [النمل: ١٤].

٢٥ ـ أن الكافر يعاقب على ما يأتي مِن معاصي الله، لقوله:

 (فَكَذَّبُ وَعَصَىٰ شَلِكُ.

٢٦ ـ أن فرعون لـم يـزدد مع مـا رأى مـن الآيـات إلا طـغـيـانـا
 واستكبارًا، لقوله: ﴿ فَحَشَرَ فَنَادَىٰ شَ فَقَالَ أَنَا رَبُكُمُ الْأَغَلَىٰ شَ ﴾.

٢٧ ـ استخفافه بقومه، وسفاهتُهُم إذْ أطاعوه وصدقوه.

٢٨ ـ سوء عاقبة التكذيب والعصيان والاستكبار.

٢٩ ـ أَخْذُ الله لفرعون بالعقاب العاجل والآجل ﴿ تَكَالَ ٱلْآخِرَةِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

لَكُم مِنْ إِلَهِ غَيْرِي﴾ [القصص: ٣٨]، وقوله: ﴿أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعَلَىٰ ﴿ ۖ ﴾.

٣٠ \_ أن في أخذ الله لفرعون عبرة للمعتبرين، وهم الذين يخشون الله، ويخافون عذابه.

٣١ ـ وفي جملة القصة تسليةٌ للنبي ﷺ وتهدئةٌ لقلبه، وفيها أيضًا:

٣٢ ـ تهديد لمن كفر بالنبي عليه الصلاة والسلام، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿ فَعَصَىٰ فِرْعَوْنُ رَسُولًا ﴿ فَعَصَىٰ فِرْعَوْنُ رَسُولًا ﴿ فَعَصَىٰ فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَذُنَاهُ أَخْذًا وَبِيلًا ﴿ إِلَىٰ ﴾ [المزمل].

**₩**¤ **₩**¤ **₩**¤

ولما أخبر عن فرعون وبيَّن سوء عاقبته؛ وجه الخطاب إلى منكري البعث من كفار مكة وغيرهم، مبينًا يُسْر البعث عليه ﷺ، مستدلًا بخلق السموات والأرض، فقال سبحانه:

﴿ مَأْنَتُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ السَّمَاةُ بَنَهَا ۞ رَفَعَ سَتَكُهَا مَسَوَّهَا ۞ وَأَغْطَشَ لَيَلَهَا وَمَرْعَلَهَا ۞ وَأَغْطَشَ لَيَلَهَا وَمَرْعَلَهَا ۞ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاتَهَا وَمَرْعَلَهَا ۞ وَأَلْمَرْضَ بَعْدَ ذَالِكَ دَحَلُهَا ۞ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاتَهَا وَمَرْعَلَهَا ۞ وَلَلْمَيْكُو ۞ [النازعات].

#### التفسير:

قوله: ﴿ أَنَهُمُ أَنَدُ خَلْقًا ﴾ ؛ أي: أصعب خلقًا في تقديركم ﴿ أَمِ السَّمَاءُ أَنهُمُ أَنهُمُ أَنهُمُ خَلْقًا ﴾ ؛ أي: بلِ السَّماء أشدُّ خلقًا منكم، أسَمَّا أَنهُ والاستفهام للتقرير والتوبيخ، أي: بلِ السَّماء أشدُّ خلقًا منكم؟! قال فمن قدِر على الأشد فكيف يُعْجزه الأيسر، وهو بعثُكم وحشركم؟! قال تعالى: ﴿ أَوَلَيْسَ ٱلَذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بِقَدِدٍ عَلَىٰ أَن يَعْلَقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُو الْخَلَقُ ٱلْعَلِيمُ اللهِ السَاء.

وقوله: ﴿ أَنتُم ﴾ مبتدأ، و﴿ أَشَدُ ﴾ خبره، ﴿ خَلْقًا ﴾ منصوب على التمييز، و﴿ النَّمَا ﴾ عطف على ﴿ أَنتُم ﴾ وحُذف خبره لِدَلالة خبر ﴿ أَنتُم ﴾

عليه؛ أي: أم السماء أشدُّ خلقًا، ويحسُن الوقوف على ﴿السَّآأَ ﴾ لتمام الكلام، ثم يستأنف ﴿بَنَهَا ﴿) ، ونظيره قوله تعالى في الزخرف: ﴿وَقَالُوٓا ءَالِهَ تُنَا خَيْرُ أَمْ هُو مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴿ ﴾ [الزخرف].

﴿وَالْأَرْضَ منصوب على الاستغال، ﴿ دَحَنْهَا ﴿ اَي: بسطها وهيّأها للسُّكنى، وقوله: ﴿ بَعْدَ ذَلِكَ هُ يُشعر أَن خلق الأرض كان بعد السماء، وبهذا يكون بين هذه الآية وآية فصلت تعارضٌ في الظاهر؛ فإنه تعالى بعد ذِكْر خلْقِه الأرض في أربعة أيام قال: ﴿ مُمَّ اَسْتَوَى آلِلَ السَّمَاءِ وَهِي مُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ أَثْنِيا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَلْيَنَا طَآبِعِينَ ﴿ اللَّهُ السَّاء اللَّهُ عَلَى اللَّهُ خلق الأرض أولًا غير مدحوة، ثم خلق السماء ثانيًا، ثم دحا الأرض بعد ذلك.

قوله: ﴿أَخْرُمُ مِنْهَا﴾؛ أي: من الأرض ﴿مَآءَمَا﴾؛ أي: بتفجير

عيونها وإجراء أنهارها، ﴿وَمَرْعَنْهَا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ النبات والكلا مما يأكله الناس والأنعام.

وفي الآية إيجاز بديع، فهي من جوامع الكلم؛ إذِ اشتملت على كل ما يتمتع به الناس والأنعام.

﴿وَالِجْبَالَ أَرْسَهَا ﴿ إِنَّ اللهِ اللهِ اللهِ الأَرْضِ النَّلَا تميد المُعلَمَ اللهُ وَلَا تَعْمَدُ اللهُ والغنم. وهي: الإبل، والبقر، والغنم.

## 🕸 الفوائد والأحكام:

- ١ \_ توبيخ المكذبين بالبعث.
- ٢ ـ الاحتجاج عليهم بخلق السماوات والأرض.
- ٣ ـ أن خلق السماوات والأرض أشدُّ من خلقهم وأعظم، كما قال تعالى: ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾ [غافر: ٥٧].
- ٤ إثبات قياس الأولى؛ ووجههُ: أنَّ القادر على الأعظم والأشد هو على ما دونه أقدر، وذلك باعتبار نظر العقل المجرد، وإلا فنسبة الأشياء إلى قدرة الله واحدة. فهو على كل شيء قدير، وليس هو على شيء أقدرَ منه على شيء آخر.
  - ٥ ـ أنه تعالى خالق السماوات والأرض والليل والنهار.
- ٦ إضافة فعل البناء إلى الله، وهو رفع الشيء فوق الشيء، ولهذا
   جاء البناء متعلقًا بالسماء، وسمَّى الله السماء بناء.
- ٧ أن الليل والنهار من الآيات السماوية؛ لأن آيتيهما الشمس والقمر.

٨ ـ أن الله هو الذي جعل الليل ظلامًا والنهار ضياءً، ويذهب بهذا ويأتى بذاك.

٩ \_ أن الله بسط الأرض وأودع فيها منافعها، وبارك فيها.

١٠ \_ أن دحو الأرض بعد خلق السماء.

۱۱ \_ أن من بركات الأرض ما يخرجه الله للعباد من الماء والمرعى لهم ولدوابهم، مما للعباد فيه تسبب أو لم يكن.

17 \_ أن من آيات الله العظيمة الجبال التي خلقها الله وأرساها لتستقر بها الأرض.

17 \_ أن الحكمة من دحو الأرض وإرساء الجبال، أن يكون في ذلك متاع للناس ولأنعامهم.

١٤ ـ أن الناس شركاء في الماء والكلأ؛ إلا ما يحوزه الإنسان في بيته ووعائه.

١٥ ـ الإشارة إلى إحياء الأرض بعد موتها، وهو من أدلة البعث، وذلك في قوله: ﴿ أَخْرَجُ مِنْهَا مَاتَهَا وَمَرْعَلَهَا اللهُ ﴾.

#### **₩ # # #**

ولما ذكّر الله عباده بمخلوقاته العظيمة الدالة على كمال قدرته، وما امتن به عليهم مِن النّعم = شرع في بيان أحوال معادهم الحتمي؛ فقال سبحانه:

﴿ وَالْهَ اللَّهُ الْكُبْرَىٰ ﴿ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الْإِنسَانُ مَا سَعَىٰ ﴿ وَيُرْزَتِ الْجَحِيمُ لِمَن بَرَىٰ ﴿ وَالْمَرَانَ اللَّهُ اللّ

### 🛞 التفسير:

وَفَإِذَا جَآءَتِ الطَّاتَةُ الْكُبْرَىٰ ﴿ إِنَّ الدَّاهِيةِ التِي تَطُمُّ، أي: تعلو على الدواهي وتغلبها، وهي يوم القيامة، أو الساعة، كما قال سبحانه: وبَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ﴿ إِنَّ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ﴿ إِنَّ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ﴿ القيامةِ القيامة أيضًا بالواقعة، تعظيمًا لها، أي: لا مثيل لها. ووصفت القيامة أيضًا بالواقعة، والصاخة، والقارعة، وتعدد الأوصاف يزيد في عظمة الموصوف، وجواب (إذا) محذوف تقديره: وقع ما لا يوصف من الأهوال.

﴿ يَتَذَكَّرُ الْإِنسَنُ ﴾؛ أي: جميع الإنسان؛ ف (أل) جنسية للاستغراق الحقيقي، ﴿ مَا سَعَى ﴿ أَي: سعية وعملَهُ مِن خير وشر في الدنيا، والمقصود بتذكُّرِه: أن يُعرض عليه مدوَّنًا في صحيفة أعماله، والمقصود أثر ذلك وهو الجزاء، كما قال سبحانه: ﴿ أَفَرا كِنبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيُومَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ إِلَا اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ حَسِيبًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

﴿وَرُزِزَتِ ٱلْمَحِيمُ ﴾؛ أي: أُظهرت جهنم ﴿لِمَن يَرَىٰ ﴿ اللَّهُ لَكُلِّ مبصِر ؛ مؤمنًا كان أو كافرًا، فيرونها عيانًا، وقد ثبت عنه ﷺ أنه قال: «يُؤتى بجهنم يومئذ لها سبعون ألف رَمام، مَعَ كل زمام سبعون ألف مَلَك يَجُرُّونها »(۱)، فيراها الجميع، ثم يجوزها المؤمنون بمرورهم عليها، ويثوي فيها الكافرون، وعلى ذلك؛ فلا تعارض بين هذه الآية وقوله تعالى: ﴿وَبُرُزَتِ ٱلْمَحِيمُ لِلْعَاوِينَ ﴿ الشعراء]، فإبرازها للكافرين لأنها مستقرهم.

قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَى ﴿ إِن اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الأكثر، ولأن وتكذيبه، و(أمَّا) حرف شرط وتفصيل، وبدأ بالكافر لأنه الأكثر، ولأن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٤٢)؛ من حديث شقيق بن عبد الله ﴿ عُلَيْهُ مَا

﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ عَهِ ؟ المَقام: مصدر ميمي، بمعنى القيام، والمراد قيام العبد بين يدي الله للحساب في الآخرة، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِ الْعَلَمِينَ ﴿ إِلَا المطففينَ]، وكما يشير إليه قوله ﷺ: «ما منكم مِنْ أحدٍ إلا سيكلمه ربُّه ليس بينه وبينه تُرجمان (١).

وقيل - وهو أظهر -: ﴿مَقَامَ رَبِهِ عَلَى أَعِمَا الله على العباد في الدنيا والآخرة بالاطلاع على أعمالهم وإحصائها، وحسابهم عليها ومجازاتهم بها، ويشهد لهذا المعنى اسمُه تعالى (القيوم) في قوله تعالى: ﴿اللهُ لاَ إِلَهُ إِلّا هُوَ اَلْحَى الْفَيُومُ ﴿البقرة: ٢٥٥]، وقوله تعالى: ﴿أَفَنَ هُوَ وَاللّهُ لاَ إِلَهُ إِلّا هُو اَلْحَى الْفَيْوَمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقوله تعالى: ﴿وَلا تَعْمَلُونَ مِنْ فَآيِدُ عَلَى كُلِ نَفْسٍ بِمَا كُسَبَتُ ﴾ [الرعد: ٣٣]، وقوله وَعَلى: ﴿وَلا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنَا عَلَيْكُر شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ [بونس: ٢١]، ويويد هذا التفسير الثاني أمران:

أحدهما: أن الأكثر في اللغة إضافة المصدر إلى فاعله.

الثاني: اطراد إضافة المقام إلى الله في القرآن، ومعلومٌ أنه أظهر في اقتضاء الخوف؛ كقوله تعالى: ﴿ وَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِى وَخَافَ وَعِيدِ ﴿ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ عَافَ مَقَامَ رَبِهِ جَنَّانِ ﴿ وَأَمَّا مَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَقَامَ رَبِّهِ مَقَامَ رَبِّهِ مَا مَا اللَّهُ ال

والمفسرون منهم من يذكر القولين، كالشيخ محمد الأمين الشنقيطي، فإنه ذكر القولين، واستشهد لكل منهما من القرآن<sup>(٢)</sup>، ومنهم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٠٠٥)، ومسلم (١٠١٦)؛ من حديث عدي بن حاتم ﷺ.

<sup>(</sup>٢) في تفسيره «أضواء البيان»، في حديثه على آية الرحمن.

من اقتصر على القول الثاني، كالشيخ السعدي كَلَفْهُ(١)، واقتصاره عليه ترجيحٌ له.

وذكر ابن القيم القولين، ورجَّع القول الأول بقوة (٢)، وذكر أن القول الثاني يتضمن معنى القول الأول، وهو التخويف من قيام العبد بين يدي الله في الآخرة، ومع ذلك لم يعدل عن ترجيحه للقول الأول، ومعنى هذا: أن قيام الله في الدنيا والآخرة على العباد يوجب الخوف من مقامه في الدنيا والآخرة، وهو وجه ثالث يرجَّع به القول الثاني.

وعلى هذا فكلٌ من القولين صحيح، ولا يمتنع أن يكون كلٌ من القولين مرادًا. والله أعلم.

﴿ وَنَهَى اَلنَّفْسَ عَنِ اَلْهَوَىٰ ﴿ إِنَهُ اِنْ اِللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

# 🞕 الفوائد والأحكام:

ا \_ أن من أسماء القيامة (الطَّامَّة)، وسُميت بذلك؛ لأنها طمَّت على كُلِّ شدة، وعلت عليها، واضمحلَّت في عظيم شدتها الشدائد، ولهذا وصفها بالكبرى.

- ٢ ـ التخويف من ذلك اليوم، والحث على الاستعداد له.
- ٣ ـ أن يوم القيامة يوم تَذَكُّرِ الإنسان لسعيه، تذكُّرًا لا يجدي.
  - ٤ ـ إبراز جهنم لأهل الموقف.
  - ٥ \_ أن من أسماء النار الجحيم.
    - ٦ ـ إثبات الجنة والنار.

<sup>(</sup>١) في تفسيره «تيسير الكريم الرحمٰن»، عند كلامه على آيتي الرحمٰن والنازعات.

<sup>(</sup>٢) في كتابه «طريق الهجرتين»، (ص: ٤٢٥) المطبعة السلفية.

- ٧ ـ أن الطغيان وإيثار الدنيا سبب لدخول النار.
- ٨ ـ أن العلو في الأرض وإيثارَ الدنيا هما سببُ الشَّقاء الدائم.
- ٩ ـ أن الخوف مِنَ المقام بين يدي الله ونهي النفس عن الهوى =
   جِماعُ أسباب دخول الجنة.
  - ١٠ ـ أن اتباع الهوى جِماعُ الشر.
    - ١١ ـ أن خوف الله جِماعُ الخير.
- ۱۲ ـ أن عدم الخوف من الله واتّباعَ الهوى مَنشأُ الطغيان وإيثارِ الدنيا، وأن الخوف من الله أعظم مانع من ذلك.

**⊕≡ ⊕≡ ⊕**≡

كان المشركون يسألون النبي ﷺ عن وقت القيامة على سبيل الاستهزاء، فقال تعالى:

﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ آلِأَنَ مُرْسَلُهَا ﴿ فِيمَ أَنتَ مِن ذِكْرَهُمَا ﴿ إِلَى رَبِكَ مُنتَهُمُهُا ﴾ إِنَّكَ مُنتَهُمُهُا ﴿ كَانَتُهُمْ قَوْمَ بِرُونَهُا لَمْ يَلَبَثُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُمُنهُا ﴾ إلنازعات].

### التفسير:

قوله تعالى: ﴿ يَسْعُلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرَسَنَهَا ﴿ آَيَ : متى وقت إرسائها وقيامها؟! وفي اللفظ استعارة، شُبِّهت الساعة بسفينة، بجامع المجيء وبلوغ المنتهى في كلِّ منهما، ثم حُذف المشبَّه به، ورُمز له ببعض خصائصه، وهو المُرسى.

وإيثار المضارع ﴿يَتَعُلُونَكَ ﴾ للدلالة على تكرر السؤال منهم، وسُمِّيت القيامةُ ساعة؛ لأنها تفجأ الناس بغتة، أو لأنها تقع في ساعة من الزمان، وأقلُّ ما يصدُق عليه اسم الساعة اللحظةُ ونحوها، قال تعالى:

﴿ وَمَا أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَا كُلَمْجِ ٱلْبَصَرِ ﴾ [النحل: ٧٧]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَمَرُنَا ۚ إِلَّا وَحِدَّةٌ كُلَمْجِ بِٱلْبَصَرِ ﴿ وَهَا القمر].

قوله تعالى: ﴿فِيمَ أَنتَ مِن ذِكْرَهُا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّا اللللَّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللللللّ

وَإِلَى رَبِّكَ مُننَهُمْ اللَّهُ أَي: مُنتهى علمِها إلى الله وحده، فلا أحد يعلمها سواه سبحانه، وإِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَغْشَلْهَا ( ) ؛ أي: مُحذِّر مَن يغشَلْها والم بعثت للإنذار، وخصَّ الإنذار بمَن يخشاها؛ لأنهم المنتفعون بالنذارة، كما قال تعالى: وإِنَّمَا لُنُذِرُ مَنِ اللَّهَ اللَّهُ مَن يخشاها؛ لأنهم المنتفعون بالنذارة، كما قال تعالى: وإِنَّمَا لُنُذِرُ مَنِ اللَّهُ مَن يخشاها؛ لأنهم المنتفعون بالنذارة، كما قال تعالى: ويَحْشَى الرَّمْنَ بِالْغَيْبِ [يس: ١١].

وَكُنَّهُ وَهِي آخر النهار، ووقتها من الزوال إلى غروب الشمس، وأَوَ عَنِينَةً وهي آخر النهار، ووقتها من الزوال إلى غروب الشمس، وأَوَ ضُهَا الله الله أي: ضحى تلك العشية، والضحى أول النهار، وهو من ارتفاع الشمس إلى الزوال، والمعنى أنهم إذا رأوا الساعة وأهوالها ظنوا أنهم لم يمكثوا في الدنيا إلا بعض يوم، فلم يستكملوا يومًا، ولم يجمعوا بين طرفيه، كما قال تعالى: وكَأَنْهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُوا إلا سَاعَة مِن نَهَارِهُ الله العشية لما بينهما من الملابسة؛ فهما في يوم واحد.

# 🎕 الفوائد والأحكام:

١ ـ مناسبة آخر السورة لأولها، فإن أولها وآخرها في شأن القيامة.

٢ ـ أن من أسماء القيامة: الساعة، وهو من التعبير بالزمن عن
 الحدث الواقع فيه، وهو القيامة.

٣ ـ جواز عود الضمير على معلوم غيرِ مذكور، فالسائلون عنها هم
 الكفار.

٤ - تشبيه زمن قيام الساعة بمرسى السفينة.

٥ ـ نفي علم موعد الساعة عن النبي ﷺ، فهو لا يذكرها في نفسه، ولا يذكرها لغيره.

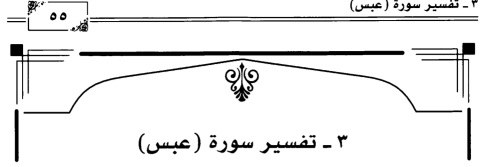
٦ ـ تفويض علم قيام الساعة إلى الله الذي إليه تصير الأمور، وإليه المنتهى.

٧ ـ أن المنتفعين بالذكرى والنذارة هم أهل الخشية.

٨ ـ استقصار الكفار يومَ القيامة لمدة إقامتهم في الدنيا.

٩ ـ جواز التقديم والتأخير في الكلام رعاية لحسن الكلام، لقوله:
 ﴿عَشِيَّةً أَوْ ضُحَكَما (إِنَّ)﴾.





هذه السُّورَةُ مكِّبَّة، وسُمِّت بأوَّل كلمة فيها، ولها سبتُ نزول لا خلاف فيه بين المفسرين، وهو أنَّ عبدَ الله بْنَ أمِّ مكتوم الأعمى جاء إلى النبيِّ ﷺ، وكان ممن أسلم قديمًا، فجعل يقول: يا رسول الله أرشدني، وعند النبي ﷺ رجل من عظماء المشركين يدعوه إلى الإسلام، فجعل رسول الله يُعرض عنه ويُقْبل على الآخر طمَعًا في إسلامه، ويقول: «أتَرى بِمَا أَقُولَ بِأُسًا»، فيقول: لا، فنزلت ﴿عَبَسَ وَقُوَلَتِـ﴾ [سورة عبس](١).

# الآيات:

ۚ ﴿عَبَسَ وَنَوَلَىٰ ۚ ۞ أَن جَاءَهُ ٱلْأَغْمَىٰ ۞ وَمَا يُدْرِبِكَ لَعَلَهُ يَزَّكَىٰ ۞ أَوْ يَذْكُرُ فَنَنفَعُهُ ٱلذِّكْرَيِّ ﴾ أَمَا مَنِ ٱسْتَغَنَّى ۞ فَأَنتَ لَهُ تَصَدَّىٰ ۞ وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَزَّكَى ۞ وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ ۞ وَهُو يَغْشَىٰ ۞ فَأَنتَ عَنْهُ لَلَغِّىٰ ۞ [عبس].

### 🛞 التفسير:

﴿عَبَسَ﴾ العبوس: تقطيب الوجه، ﴿وَتُوَلَّتِ ١٩٠٠): أعرض بوجهه؛ ﴿ أَن جَاءَهُ ٱلْأَغْمَىٰ ١٤٠٠ أَى: كَان عُبُوسُهُ وإعراضُهُ لأجل أَنْ جَاءه

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٣٣١)، وابن جرير (١٠٢/٢٤)؛ من حديث عائشة ﷺ، وقال الترمذي: "حسن غريب"، وصححه الحاكم (٢/ ٥١٤)، وابن حبان (٢/ ٢٩٤)، وصحح إسناده الألباني. وله شاهد من حديث أنس رضي الله واه أبو يعلى في مسنده .(4178).

الأعمى، وقَطَعَ عليه ما هو آخذٌ به من دعوة أكابر قريش، فالجملة في موضع المفعول لأجله، وفي ذِكْرِ ابن أم مكتوم بوصف الأعمى دلالة على أنَّه مِنْ ضَعَفَةِ المؤمنين، وعرَّفه بـ(أل) لِتَعْبِينِه، وفي قوله: ﴿عَبَسَ وَتُوكَ ﴿ اللَّهُ عَالَمُ عَالَمُ مِنَ الله لنبيِّهِ، جاء بصيغة الخبر بلفظ الغَيْبَة إكرامًا للنبي ﷺ.

وَمَا يُدُرِكِ ﴾؛ أي: وما يُعْلِمك بحال هذا الأعمى، ولَعَلَهُ يَرَقُ إِنَى اصله يتزكى، أُدْغمت التاء في الزاي؛ أي: يتطهر، أي: يزداد طُهرًا وزكاء، وأَو يَدَّكُن ﴾؛ أي: يتَّعِظ بما يسمع منك، وفَننَفَعهُ الذِكْنَ الله وعظة، أي: إنْ لم يقع منه تزكِّ حصل له الاتعاظ، ونصب (تنفعه) لوقوعه في جواب التَّرجي، وهذا في قراءة عاصم وحده، وقرأ الباقون برفع (تنفعه) عطفًا على وأَو يَدَّكُن ، وفي قوله: ووما يناس للنبي عليه قوله: والسلام، وتلطف في العتاب.

وَأَمَّا مَنِ اَسْتَغَنَى ﴿ أَي: بماله وجاهه، ورأى نفسه في غنى عن الهداية ﴿ أَمَّا مَنِ اَسْتَغَنَى ﴾ أصلها: تتصدى، حُذفت إحدى التاءين تخفيفًا؛ أي: تَتَعَرَّضُ له، وتُقْبِل عليه، وتُصْغِي إلى كلامه؛ لعله يهتدي، ﴿ وَمَا عَلِنَكَ أَلَا يَزَكَى ﴿ إِنَّ شَيءٍ عليك في ألَّا يتطهر مِنَ الكفر ويُسْلِم، فهو استفهامٌ بمعنى النَّفْي؛ أي: ليس عليك شيء، كما قال تعالى: ﴿ إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ﴾ [الشورى: ٤٨].

﴿ وَأَمَّا مَن جَآةُكَ يَسْعَىٰ ﴿ إِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَالْحَيْر، وهو الأعمى، ﴿ وَهُو يَخْشَىٰ ﴿ فَأَنَ يَخَافُ اللَّهُ وَيَتَقَيَّه، ﴿ فَأَنتَ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّا اللَّا اللَّهُ وَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وفى الآيات مقابلة بين قوله: ﴿ أَمَّا مَنِ ٱسْتَغْنَى ﴿ ثَالَتَ لَلَّهُ تَصَدَّىٰ ﴿ ﴾ ،

وقوله: ﴿ وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْعَن ﴿ يَهُو يَغْشَىٰ ﴿ فَأَنتَ عَنْهُ لَلَهَٰ لِلَّهَٰ ﴿ وَفِي هذا تأكيدٌ للعتاب ببيان أنَّ الثاني أولى بالتصدي له والإقبال عليه.

# 🎕 الفوائد والأحكام:

- ١ \_ عتاب الله لنبيه عليه الصلاة والسلام على معاملته للأعمى.
  - ٢ ـ أنَّ الذي قُوْبل به الأعمى عبوسٌ وإعراض.
- ٣ ـ أنَّ وقوع ذلك مِنَ النبي عَيَّا خطأٌ منه، وهو إعراضه عن ابْنِ أمِّ مكتوم، وهو أعمى ومن المستضعفين، وفي مقابل هذا إقباله عَيَّة على بعض الكبراء والأغنياء من الكفار، وتصديه لدعوتهم ليهتدوا هُم وأتباعهم.
- ٤ عَتبُ الله على نبيّهِ ﷺ؛ لتصديه لمن استغنى من الكبراء،
   وتلهّيه عن الذي جاء إليه راغبًا في العلم، متحليًا بخشية الله.
- ٥ ـ وصف حال النبي ﷺ مع الأعمى بضمير الغَيْبَة؛ إكرامًا له عليه الصلاة والسلام؛ حيثُ قال: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّى ﴿ ).
- ٦ ـ فضيلة عبد الله ابن أم مكتوم؛ لنزول الآيات في شأنه، ووصفه بالتَّزكى والتَّذكُر والخشية.
- ٧ ـ جوازُ ذِكْرِ الإنسان بما فيه من العيب إذا اقتضى المقامُ ذلك؛
   كالتعريف به.
- ٨ ـ أنَّ الضعيف والفقير أَحْرَى بالتزكي والتذكر والانتفاع بالذكرى.
- ٩ ـ أنَّ ما جاء به الرسولُ ﷺ من الهدى ودين الحق فيه تزكية النفوس، وتذكير بما ينفع.
- ١٠ ـ أَنَّ التذكر سببٌ للانتفاع بالذكرى، قال تعالى: ﴿ فَإِنَّ ٱللَِّكُرُيُ لَا نَفْعُ ٱلمُؤْمِنِينَ ﴿ فَإِنَّ اللَّارِياتِ].

١١ ـ أن المناط في الفضل عند الله خشيةُ الله، كما قال تعالى:
 ﴿إِنَّ أَكُرُمُكُمْ عِندَ ٱللهِ أَلْقَلَكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣].

١٢ \_ إبطالُ مِعْيارِ التَّفاضل في عُرف النَّاس بالْغِنَى.

١٣ ـ أنَّ الغنى ـ في الغالب ـ عائقٌ مِنْ عوائق الاستجابة لدعوة الرُّسل صلوات الله وسلامه عليهم.

١٤ \_ حرص النبيِّ عَلَيْة على هداية الخلق.

١٥ \_ اجتهاده ﷺ في طريقة الدعوة.

١٦ ـ أن النبي ﷺ ليس بمعصوم من الخطأ، ولكنه لا يُقَرُّ على خطأ.

١٧ \_ أن النبي عَلَيْ لا يعلم الغيب؛ لذلك لا يعلم أحوال المدعوين، وما يؤول إليه أمرهم.

١٨ ـ أنَّ الرسول ﷺ ليس عليه شيء مِنْ حساب مَنْ أعرض عن
 دعوته، ولم يقبل تزكية نفسه.

١٩ ـ أن الضعفاء المؤمنين أحق بالإقبال عليهم من الكفار المستخبرين.

٢٠ ـ أنَّ حُسْن القصدِ لا يُسَوِّغ العمل.

٢١ ـ في الآيات شاهد للقاعدة الأصولية: لا يُترك أمرٌ معلومٌ أو
 هو قريب لأمر محتمل.

٢٢ ـ الردُّ على مَن يقول بعصمة الرسول عَيْكُ من الصغائر.

**₩**≡ **⊕**≡

ولما ذكر ما وقع مِنَ النبي ﷺ أعقبه ببيان أنَّ ما جاء به مِنْ آي القرآن تذكرة لكل أحد من أغنياء الناس وفقرائهم وكبرائهم وضعفائهم، فقال سبحانه:

﴿ وَكُلَّ إِنَّهَا لَذَكِرَةٌ ﴿ إِنَّ فَنَ شَآةَ ذَكَرُهُ ﴿ إِنَّ فِي صُعْفِ مُكَرِّمَةٍ ﴿ إِنَّ مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ ﴾ [عبس].

### 🛞 التفسير:

وَكُلاّ )؛ أي: حقًا، وإنّها كانت القرآن ولذكرة واعظة، وتنكير ولذكرة والتعظيم، وهذا من التعبير عن اسم الفاعل باسم المصدر؛ لكمال وصف الآيات، أي إنها بلغت الغاية في التذكير، فهذه الآيات القرآنية تُذكر الإنسان وتدله على ما يعود عليه بالخير في دينه ودنياه، ومن شآة ذكرة واتعظ بآيات القرآن، وفي الكلام فمن شاء أن يذكر الله بقلبه ولسانه ذكره واتعظ بآيات القرآن، وفي الكلام محذوف؛ أي: ومن شاء لم يذكره، وهذه الآية كقوله تعالى: وفكن شآة أَنَّذَ إِلَى رَبِهِ مسَبِيلًا الله المنزمل].

وقوله: ﴿ فَي مُعُفِ خبرٌ ثان، وقيل: صفة لـ ﴿ نَذَكِرَةٌ ﴿ ﴾ والقولان متلازمان، وجملة ﴿ فَنَ شَآةَ ذَكَرَهُ ﴾ مُعْترِضة، والاعتراض كما يكون بـ (الواو) ـ وهو الأكثر ـ يكونُ بـ (الفاء) أيضًا. والاعتراض هنا لإفادة عموم التذكير، وبيان أن سبيل الحق واضح، فمن سلكه فاز، ومن أعرض فقد قامت عليه الحجة.

﴿ وَ مُعُونِ مُعُونِ جَمع صحيفة، وهي ما يكتب فيه، والمراد بها الصحف التي بأيدي الملائكة، وهي المستنسخة من اللوح المحفوظ، والمعنى أنَّ هذه الآيات مثبتَةٌ في صحفٍ ﴿ مُكَرَّمَةٍ ﴿ اللهَ اللهَ عند الله ﴿ مُرَّمَةُ وَ اللهُ عَن اللّهُ عند الله ﴿ مُرَّمَةُ وَ اللهُ عند الله والنقصان.

﴿ بِأَيْدِى سَغَرَةِ ﴿ فَي المالائكة ، وهم المذكورون في قوله

تعالى: ﴿ لَا يَمَسُّهُ إِلَا ٱلْمُطَهَّرُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَمَّ اللهُ المُطَهَّرُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

ويحتمل أنَّ ﴿ سَفَرَةٍ ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ وأنبيائه، ولا مانع مِنْ حمل اللفظ المُمرْسَل، فالملائكة سُفراء بين الله وأنبيائه، ولا مانع مِنْ حمل اللفظ على المعنيين.

﴿ كِرَامٍ ﴾؛ أي: كرام في أفعالهم وأخلاقهم، وكرام في خِلقتهم، فأفعالُهم وأخلاقهم، وكرام في خِلقتهم، فأفعالُهم وأخلاقُهم موصوفةٌ كلُها بالحُسن، ﴿ بَرَرَةِ اللَّهُ ﴾؛ أي: أتقياءَ كَمَلَة، جمع بَارٌ، كـ (كاتِب) و(كَتَبَة).

وذَكرَ الراغبُ أَنَّ (بررة): «خُصَّ بها الملائكة في القرآن مِنْ حيث إِنَّه أبلغ مِنْ (أبرار)؛ فإنه جمع (بَرّ)، و(أبرار) جمع (بارّ)، و(بَرّ) أبلغ من (بارّ)، كما أنَّ عَدْلًا أبلغ مِنْ عادل»(١).

وفي هذا القول نظر؛ فإن البررة لم يرد في القرآن إلا في هذه السورة، فلا يصح أن يؤخذ من ذلك قاعدة في ألفاظ القرآن، والذي يظهر أنَّ مجيء بررة على هذا الجمع لمناسبة رؤوس الآي، ألا ترى أن جمع (كافر) على (كفرة) لم يرد في القرآن إلا في هذه السورة لتناسب الفواصل، وأيضًا فإن (بررة) يتعين أن يكون جمعًا لـ (بار)، كما تقدم؛ وأما (برّ) فيجمع على (أبرار)؛ كـ (رب) و(أرباب)، وقيل: (برّ) يجمع على (أبرار) على غير قياس.

# 🛞 الفوائد والأحكام:

١ ـ أن الآيات السابقة فيها تَذْكِرَةٌ بمقاصد الدَّعوة وسياسة الدعوة.

٢ ـ إثبات مشيئة العبد، والرَّدُّ على الجبرية.

<sup>(</sup>١) المفردات (ص: ١١٥).

٣ ـ أنَّ الغاية مِن التذكرة ذكرُ العبد لربه؛ بمعرفته، والإيمان به،
 وطاعته، وذكرُ ما أنزله مِن الكتاب والحكمة؛ بمعرفته واتباعه.

- ٤ ـ أنَّ القرآن مكتوبٌ في صُحُف بأيدي الملائكة.
  - ٥ \_ أنَّ للملائكة أيْدِيا.
  - ٦ ـ عِظَمُ شأن القرآن وفضلُه.
- ٧ ـ فضل هذه الصحف؛ حيث وصفت بالتكريم والرِّفْعة والتطهير.
- ٨ ـ أنَّ هذه الصُّحُفَ معظَّمةٌ عند الله، رفيعةُ القَدْر، مُطهَّرة عن كل سوء وعيب.
- ٩ ـ الإرشاد إلى فعل ذلك في الصُّحُف التي في أيدي المسلمين،
   وهى المصاحف، تكريمًا وتعظيمًا وتطهيرًا.
  - ١٠ فضل الملائكة الذين في أيديهم الصحف التي فيها القرآن.
- ١١ ـ ثناء الله على أولئك الملائكة بالصفات الثلاث: السفارة،
   والكرم، والبر.
  - ١٢ ـ أنَّ مِن صفات الملائكة السِّفارة بين الله ورسله.
  - ١٣ ـ أنَّ مِن صفاتهم الكرم، وهو الحُسن في الصُّورة والخُلُق.
- ١٤ ـ أنَّ مِن صفاتهم البِّر؛ وهو كل عمل صالح، عليهم سلام الله
   ورحمته وبركاته.
- ١٥ ـ ينبغي لحامل القرآن أن يكون في أفعاله وأقواله على السداد.
   قاله ابن كثير.

#### **€**E €E €E

ولما وصف الله الكافر بالإعراض عن هدى الله وآياته، مستغنيًا بأهله وماله، وأثنى على آيات القرآن بأنها واعظة ومذكرة بما فيها من

التذكير ومالها من المنزلة، وأثنى على الصحف التي تتضمنها، والملائكة التي تحملها، ومع ذلك يكفرُ بها الإنسان الجاهل المتَّبع لهواه = أَتْبَعَ ذلك بالدعاء على هذا الكافر متعجبًا مِن كفره، فقال سبحانه:

﴿ فُنِلَ ٱلْإِنسَانُ مَا ٱلْفَرَهُ ﴿ إِن مِن أَي شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴿ مِن نَظْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَرهُ ﴿ إِنَ مَنَ عَلَيْهِ مَا أَلَفَهُ مَا أَمَالُهُ مَا أَمَالُهُ مَا أَفَرَهُ ﴿ إِنَا شَاءَ أَنشَرَهُ ﴿ إِنَا شَاءَ أَنشَرَهُ ﴿ إِنَا مَا لَكُ لَمَا يَقْضِ مَا أَمْرَهُ ﴿ إِنَّا مَا لَهُ مِن اللَّهُ مَا أَمَالُهُ مَا أَمَالُهُ مَا أَمَالُهُ مَا أَمَالُهُ مَا أَمَالُهُ مِنْ أَمَالُهُ مِن اللَّهُ مَا أَمَالُهُ مِنْ أَمَالُهُ مِنْ أَمَالُهُ مِن أَمَالُهُ مِن اللَّهُ مَا أَمَالُهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَا لَمَا مَا مُنْ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا أَمْرَهُ مِنْ إِلَيْهُ مِنْ أَمْلُوا مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا أَمُ اللَّهُ مَا أَمُ اللَّهُ مَا أَمْرُهُ مِن اللَّهُ مَا أَمْرَهُ مُ إِلَيْهُ مِنْ أَلَا لَمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا أَمْرَهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا أَمْرَاهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا أَمْ أَمْ أَمْ أَمْ أَمْ أَلَا لَمْ مَا مَا مُن مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا أَمْرَاهُ اللَّهُ مَا أَمْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن السَّلُولُ مَا أَمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مُن اللّمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ م

#### ﴿ التفسير:

وَفُلِلَ الْإِنسَنُ ﴾؛ أي: لُعن وأُهلك وعُذّب، واللّعن: الطّرد والإبعاد عن رحمة الله، وعبَّر عن ذلك بما يدل على القتل على عادة العرب، وهِ الْإِنسَنُ ﴾ جنسٌ يعُمُّ كل كافر، وهذا ذمٌّ بالغٌ له، وذلك لشدة كفره، ولهذا قال: ﴿مَا أَلْفَرَهُ ﴿ إِنْ ﴾؛ أي: ما أشدَّ كُفْرَه، تعجَّبَ مِنْ شدة كفره، مَعَ وضوح أدلة التوحيد وكثرة إحسان الله إليه، وهذا كالتعليل للدعاء عليه.

ثم ذكر سبحانه ما يدلُّ على ربوبيته وقدرته على البعث الذي كذَّب به الإنسان الكافر، فقال سبحانه: ﴿مِنْ أَيَ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴿ اَي الله وهذا استفهام تقرير وتحقير، وهو كقوله تعالى: ﴿أَلَمْ غَلْقَكُم مِن مَاءٍ مَهِينِ ﴿ الله الله الله الله على المعاد، ونظائر ذلك في القرآن كثير، كقوله تعالى: ﴿أَوْلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَا خَلَقَنَهُ ﴿ إِيس: ٧٧].

وَمِن نُطْفَةٍ ؛ أي: مِن المني، وأصل النطفة هي الماءُ القليل، وهذا أول أطوار خلق الإنسان، وقوله: ﴿مِن نُطْفَةٍ خَلَقَهُ هو جواب الاستفهام، وأعاد الفعل في الجواب لبناء ما بعده عليه ﴿خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ ﴿ اللَّهُ ﴾؛ أي:

قدَّرَه أطوارًا؛ نطفةً ثم علقةً ثم مضغةً، كما فُصِّل ذلك في القرآن.

وْنُمُ السبيل للإنسان، بأن بين له طريق الخير والشر، كما قال تعالى: وإنّا السبيل للإنسان، بأن بين له طريق الخير والشر، كما قال تعالى: وإنّا هَدَيْنَهُ السّبِيلَ إِمّا شَاكِرًا وَإِمّا كَفُورًا شَ الإنسان]، ولم يقل: ثم سبيله يسره، بإضافة السبيل إليه، بل عرّفه بالألف واللام؛ لأنه غير مختص به، بل هو لعموم المكلفين من الجن والإنس.

وصان أجسادهم عن أن تلقى على الأرض فتأكلها السباع والطير، يقال: وصان أجسادهم عن أن تلقى على الأرض فتأكلها السباع والطير، يقال: أقبر الميت؛ إذا أمر غيره أن يقبره، وقبره؛ إذا دفنه بيده، وفي مجيء الفاء في قوله: ﴿ فَأَقَبَرُهُ ﴾ إشارة إلى المبادرة بتجهيز الميت، ﴿ مُ إِذَا لَا الله إنشاره ﴿ أَشَرَهُ ﴿ أَيَ : أخرجه مِن قبره حيًا للحساب والجزاء، وعبَّر بـ (ثُمّ) في المواضع الثلاثة للدلالة على التراخي فيما بين هذه المعطوفات.

وهذه الآيات تضمنت الأحوال التي يتنقل فيها الإنسان بعد وجوده، وهي موت فحياة فموت فحياة، كما قال تعالى عن الكفار: ﴿ قَالُوا رَبَّنَا أَتْنَا الْتُنَايِّنِ وَأَخْيَلَنَا النَّنَايِّنِ ﴾ [غافر: ١١].

وَكُلًا لَمَا يَقْضِ مَا أَمَرُهُ ﴿ لَكُ اللهِ هُكُلًا ﴾؛ أي: حقا ولَمَا يَقْضِ مَا أَمَرُهُ ﴾؛ أي: لم يُؤدِّ الإنسان على تطاول عمره ما أمره الله به من الإيمان والطاعة، والمراد به عموم الإنسان.

## 🛞 الفوائد والأحكام:

١ ـ أن الكفر بالله واليوم والآخر مجلبةٌ لِلَعْن الله ولَعْن اللاعِنِيْن؛
 لقوله تعالى: ﴿ قُنِلَ ﴾؛ أي: لُعن.

٢ \_ ذِكْرُ اللفظ العام مرادًا به الخاص، وهو الإنسان الكافر.

٣ ـ الانتقال من ذكر الخاص إلى العام في قوله: ﴿ كُلَّا لَمَّا يَقْضِ مَا أَرَهُ ﴿ إِلَى الْمَا لَمُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا اللّل

٤ - إثباتُ العَجَبِ لله تعالى، كما تفيده صيغة التَّعجب: ﴿مَا الْفَرَهُ ﴿ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

٥ ـ أنَّ مِنْ أَظْهَرِ الكُفْرِ جَحْدَ المعاد مع العِلْم بالمبدأ.

٦ ـ أنَّ مِنْ أدلة قدرة الله على البعث بَدْءَ خَلْقِ الإنسان مِن نطفة،
 وهي القطرة مِنَ المنيّ.

٧ ـ تحقير ما خُلق منه الإنسان؛ لقوله: ﴿مِنْ أَي شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴿ ﴿ ﴾ ،
 كما قال تعالى: ﴿ أَلَمْ خَلْقَكُم مِن مَّآءٍ مَهِينٍ ﴿ ﴾ [المرسلات].

٨ ـ أنَّ الإنسان لم يخلق من عدم، بل من نطفة، كما خُلِق الإنسان الأول مِنْ تراب، فبهذا يعلم خطأ قول بعض الناس: خُلق الإنسان مِن عدم، فالصواب أنه خُلق من تراب، وخُلق بعد عدم.

٩ ـ أنَّ الله قدَّر خَلْق الإنسان أطوارًا وصُورًا.

١٠ ـ تيسيرُ الله كلَّ إنسان لما خُلق له مِن سبيل الخير أو الشر، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّلِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّلِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴿إِنَّهُ اللَّاسِانِ].

١٢ ـ أنَّ دفن الميت سُنَّة كونية وشرعية.

١٣ \_ إكرامُ الله للإنسان بقبره بعد موته.

18 \_ الإشارة إلى الإسراع بتجهيز الميت، والمبادرة إلى دفنه؛ كما يدل عليه العطف بـ(الفاء) في قوله: ﴿فَأَقَبَرُهُۥ ﴿ اللهَاء ﴾.

١٥ \_ إثباتُ المشيئة لله تعالى.

١٦ ـ زجرُ الكافر بالبعث عن كفره مع علمه بمبدئه.

۱۷ ـ أن الكافر بالبعث لم يُؤد حقَّ الله عليه، وما أمره به من الإيمان والتوحيد، وذلك باعتبار ما في الآية من خصوص الإنسان الكافر.

١٨ ـ أنه ليس من إنسانٍ قد أدًى كل حق الله عليه، وفَعَلَ كل ما أمره الله به، فلا يسلمُ أحدٌ مِن ذنبٍ أو خطأ، وذلك لما في الآية من عموم الإنسان.

#### **₩**E **₩**E

ولمَّا ذكر الله تعالى شيئًا مِن دلائل قدرته، وبديع صُنعه في خلق الإنسان وتنقله في الأطوار المختلفة؛ ليَدُلَّ بذلك على إمكان البعث = ذكر بعد ذلك دليلًا آخر؛ وهو ما خُلق للإنسان مِن النِّعم في طعامه وطعام أنعامه، بإنزال الماء وشقِّ الأرض، فالدليل الأول من آيات الله في الأنفس، والثاني من آياته في الآفاق، فقال سبحانه:

﴿ فَلْيَنْظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِدِهِ ۞ أَنَا صَبَبَنَ ٱلْمَاةَ صَبَّا ۞ ثُمَّ شَقَقَنَا ٱلأَرْضَ شَقَا
 ﴿ فَالْبَنَنَا فِيهَا حَبًّا ۞ وَعِنبًا وَقَضْبًا ۞ وَزَيْتُونًا وَتَخْلَا ۞ وَحَدَآبِنَ غُلْبًا ۞ وَفَكِهَةً وَأَبًا ۞ وَمَدَآبِنَ غُلْبًا ۞ [عبس].

## 🞕 التفسير:

﴿ فَلْنَظُرِ ٱلْإِنسَانُ ﴾ وهو الكافر المذكور في قوله: ﴿ فَيْلَ ٱلْإِنسَانُ ﴾ ، ف (أل) فيه للعهد الذكري، ﴿ إِنَى طَعَامِهِ ۚ ﴿ أَلَى اللهِ عَلَيْنَا اللهِ اللهُ عَلَيْنَا اللهِ اللهِ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ الله

طعامه نظرَ تفكُّرٍ واستدلال، كيف خلقه الله، وجعله سببًا لحياته، وكيف وصل إليه.

ثم فصَّل؛ فقال: ﴿ أَنَّا صَبَبَنَا ٱلْمَآءَ ﴾ من السَّحاب. قرأ عاصم وحمزة والكسائي بفتح همزة (أَنَّ)، على أنه بدل اشتمال مِن ﴿ طَعَامِهِ عَلَى اللهِ على أنه بدل اشتمال مِن ﴿ طَعَامِهِ اللَّعام وأنواعه وأطواره وحِكْمَة وجوده، فالمعنى: فلينظر إلى ذلك كُلَّه، مِنْ صبِّ الماء وشقِّ الأرض إلخ.

وقرأ الجمهور بكسر الهمزة، على الاستئناف المبيِّنِ لكيفية إحداث الطعام بأنواعه.

وَنُمُ شَقَقْنَا ٱلأَرْضَ الهامدة قبل صبِّ الماء، شققناها بالنبات مع أنه غاية الضعف، وأضاف الباري الشَّقَ إلى نفسه؛ لأن ذلك كان بمشيئته وتقديره وتدبيره، فهو إسناد حقيقي، ودلَّت (ثُمّ) على التراخي بين الصب والشق، و مُرْصَبًا الله و وشَقًا الله مَصْدران مُؤكِّدان، وما فيهما من التنكير يفيد التفخيم والتعجيب.

﴿ فَأَنْنَنَا فِيهَ ﴾؛ أي: في الأرض ﴿ حَبُّا ﴿ الله عَلَمَ السَّبِ مَ السَّبِ والله أعلم والذرة، والشعير، وسائرِ ما يُدَّخر ويُحْصد، وتقديم الحبوب والله أعلم لأنها أهم مما سواها، ويدل لذلك أنها الأصل في قوت الإنسان.

﴿وَعِنَا ﴾ معروف، وعظفُه على الحبِّ وتقديمُهُ على ما بعده يدل على فضله على الفواكه، ﴿وَقَضْبَا ﴿ اللهِ وهو القَتَ ؛ أي: البرسيم؛ لأنه يُقضب مرة بعد أخرى، أي يُقطع، و(القضب) مصدر بمعنى المفعول.

﴿وَزَيْتُونَا﴾ وهو مأكول، ويُعصر منه الزيت للادِّهان والائتِدام والاستصباح، قال تعالى: ﴿وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَاءَ تَنْابُتُ بِٱلدُّهْنِ وَصِيْخِ لِلسَّاسِةِ عَالَى: ﴿وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَاءَ تَنْابُتُ بِٱلدُّهْنِ وَصِيْخِ لِلسَّاسِ اللهُ ال

النخل دون ثمرته، لحصول الانتفاع بجميع أجزاء شجرته، ولذا مثَّلَ النبي ﷺ المؤمن بالنخلة.

وْمَنْكُا لَكُو وَلِأَتَكِيكُو آهَا الله الله والبقر والغنم، وما جاء عن أنتم وأنعامكم، جمع نَعَم، وهي: الإبل والبقر والغنم، وما جاء عن الصّدِيق وعمَر في أنه خفي عليهما معنى الأبّ، فلعله ليس من لغة قريش، والله أعلم.

# 🛞 الفوائد والأحكام:

١ - ذِكْرُ الدليل بعد الحُكْم، وهو دليل البعث بعد الخبر عنه في قوله: ﴿ثُمَّ إِذَا شَآءَ أَنشَرَهُ ﴿ ﴿ ﴾ .

٢ ـ الإرشاد إلى النظر بالعين إلى الطعام الذي خلقه الله للإنسان؛
 قوامًا لبدنه وحياته، مع نظر العقل تدبرًا وتفكرًا.

٣ ـ التفصيل بعد الإجمال بذكر أسباب الطعام مما يكون بفعل الله،
 مما كان للإنسان فيه تسبب، أو لم يكن.

٤ ـ أن من أدلة البعث وقدرة الله عليه إحياء الأرض؛ بصب الماء عليها، وشقّها بالنبات.

٥ ـ الامتنان مِن الله على عباده بما يُخرجه لهم من الأرض، من أنواع الحبوب والثمار؛ قوتًا وفاكهة، وما يخرجه مِن أنواع النبات طعامًا لدوابهم؛ كالقَضْب والأب.

٦ ـ أنَّ ما تأكله الأنعام آيلٌ طعامًا للإنسان، وهو اللُّحوم والألبان.

٧ - أنَّ كلَّ ما ذكره الله من أنواع النبات هو من طعام الإنسان المذكور في أول الآيات؛ إمَّا مباشرة كالتمر والعنب، أو بالواسطة كلحوم الحيوان التي ترعى النبات.

٨ ـ أن ما ذكره الله في هذه الآيات من أنواع النبات شاملٌ لأنواع ما يحتاج إليه الإنسان في غذائه؛ من قوت وفاكهة وأُدُم وشراب ولحم؛ لقوله: ﴿مَنَعَا لَكُرُ وَلِأَنْعَلِمُ لَهُ ﴾.

٩ \_ فضل العنب على سائر الفواكه.

١٠ ـ فضل الزيتون على سائر الأُدُم.

١١ ـ فضل التمر والرُّطب على سائر الثمار.

١٢ ـ اهتمام الإنسان بعلف بهائمه، ولهذا امتن الله بخلقه ذلك.

١٣ ـ أنَّ منافع الدنيا متاع، وكلُّ متاع زائل.

1٤ ـ أنَّ من نعم الله التي يمتن بها على الإنسان خلق المناظر البهيجة، التي تَلَذُّها العيون، وتنفتح لها النفوس، كما يُشعر بهذا قوله تعالى: ﴿وَحَدَآبِقَ غُلْبًا ﷺ وهي البساتين ذات الأشجار العظيمة والظليلة.

١٥ ـ إثباتُ كمال قدرته سبحانه، وسعةِ رحمته؛ لإنزاله الغيث، وإخراجه الزروع والأشجار والثمار؛ رزقًا للعباد.

١٦ ـ أن الغاية من نظر الإنسان إلى طعامه ومصادر طعامه = معرفة قدرة ربه ورحمته.

۱۷ ـ وجوبُ شُكْر الله على نِعَمه، ووجوبُ الإيمان بالبعث، والردُّ
 على المكذبين به.

١٨ ـ التمهيد بذكر دليلين من أدلة البعث قبل ذكر يوم القيامة (وهي

الصاخة)؛ وهما: خَلْقُ الإنسان من نطفة، وإحياءُ الأرض بصب الماء عليها وشقِّها.

#### **⊕ ≅ ⊕ ≡**

ولما ذكر الله أدلة البعث والمعاد وقرَّر إمكانه ذَكَر بعْدُ ما يكون مِن الأهوال والأحوال يومئذ؛ فقال سبحانه:

﴿ وَإِذَا جَآةَتِ الصَّآخَةُ ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْمَرَةُ مِنْ أَخِهِ ﴿ وَأَبِيهِ وَأَبِيهِ وَأَبِيهِ وَصَحِبَهِ و وَبَنِيهِ ﴿ لِكُلِّ آمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَهِذِ شَأَنَّ يُغِيهِ ﴿ وَمُوهٌ يَوْمَهِذِ مُسْفِرَةٌ ﴿ هَا صَاحِكَةٌ مُسْتَشِيرَةٌ ﴿ هَا وَجُوهٌ يَوْمَهِذِ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ﴿ فَي تَوْمَهُمْ قَنْرَةً ﴿ فَا أَوْلَيْكَ مُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ ﴿ فَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

#### التفسير:

وَأَإِذَا جَآءَتِ الصَّافَةُ ﴿ أَي: القيامة، والمراد الصيحة التي يكون بها قيام الناس من القبور، وهي النفخة الثانية، و(الصَّاخَّة) اسم فاعل، وسُمِّيت القيامة بذلك؛ لأنها تصُخُّ الآذان؛ أي: تكاد تصيبها بالصمم لشدتها، والفاء في قوله: ﴿ فَإِذَا ﴾ هي الفصيحة؛ أي: إذا علم ما تقدم؛ فإذا جاءت الصاخة، وجواب (إذا) محذوف يدل عليه قوله: ﴿ لِكُلِّ آمْرِي فِاذَا جاءت الصاخة وقع من الأهوال ما يُذهل كلَّ قريب عن قريبه.

ثم وصف الهول بذكر آثاره؛ فقال: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْمَرَهُ مِنْ أَخِهِ ﴿ يَنْ اَخِهِ اللَّهِ مِنْ اَخِهِ اللَّهِ مَنْ الْحَهُ الْمَرَهُ الْمَرَهُ الْحَالِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللّ

الأخ، ثم بالصاحبة والبنين لأنهم ألصق بالصلب وأعلق بالنفس، كأنه قيل: يفر من أجيه، وكيف لا يفر منه؟! وهو يفر من أبويه، وكيف لا يفر منهما؟! وهو يفر ممن هو أحب إليه منهما، وهم الحليلة والبنون؟!

ثم ذكر سبب الفرار؛ فقال سبحانه: ﴿لِكُلِّ آمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَيْدِ الْيَ الْيَ عَلَيْهُمْ يَوْمَيْدِ الْيَ الْقَالِ الْعَنَى الْقُنْدِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللللْمُ الللْمُولِمُ الللْمُلِلْمُ الللِمُ الللْ

ثم بين مآل المكلَّفين وانقسامَهُم إلى سعداء وأشقياء، وميَّزَ الفريقين بما يبدو على وجوههم، فقال سبحانه: ﴿وُجُوهٌ يَوَمَبِذِ﴾؛ أي: يوم إذْ ينشغل كلُّ إنسان بنفسه عن غيره ﴿مُسَفِرَةٌ ﴿ اللهِ اللهِ مَضَيئة مشرقة مِن نور الإيمان والعمل الصالح، ﴿مَامِكَةٌ ﴾؛ أي: فرحة لما رأت مِن كرامة الله لها ورضوانه ﴿مُسَبِّرَةٌ ﴿ اللهِ اللهِ مَا البِشْرُ والسُّرور، والوجْهُ مرآة القلب.

وبدأ بالمؤمنين لفضلهم، ثم ذكر ما يقابلهم: ﴿وَوُجُوهٌ يُوَمَيدٍ عَلَيّهَا غَبَرَةٌ ﴿ اللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) جامع الترمذي (٣٣٣٢)، وقال: «حسن صحيح»، وأصله في مسلم (٢٨٥٩) دون ذكر الآية، وفيه التصريح بالسائلة، وأنها عائشة ﷺ.

قال سبحانه: ﴿ أُولَٰتِكَ ﴾ البُعداء المخصوصون بهذا الوصف ﴿ مُ الْكُفْرَةُ اللَّهُ وَ الْفَجُورُ فَي الجامعون بين الكفر في قلوبهم والفجور في أعمالهم، نعوذ بالله من ذلك.

وفيما ذُكر مِن صفة وجوه الفريقين نوعُ مقابلة؛ لأن الإسفار والاستبشار في وجوه المؤمنين يقابل ما في وجوه الكفرة من الغبرة والقترة. وقيل: إن في الآيات احتباكًا؛ فإن ذكر الإسفار والاستبشار في المؤمنين يدل على الحزن والخوف في الكافرين، وذِكْر الغبرة والسواد في الكافرين يَدل على البياضِ والإشراقِ في وجوه المؤمنين.

## ه الفوائد والأحكام:

١ ـ التعقيب بذكر بعض مشاهد القيامة بعد ذكر أدلة وقوعها.

٢ ـ أن من أسماء القيامة الصَّاخَّة، وأسماء القيامة؛ كالواقعة والحاقة والغاشية والآزفة، هي أسماءٌ تدلُّ على صفاتٍ وأحوالٍ مِن أحوال القيامة، فكل اسم من تلك الأسماء له معنى، وسُميت القيامة بـ (الصَّاخة)؛ لأنها تصُخُّ الأسماع، بما فيها من الأصوات الهائلة والمفزعة، ﴿وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَا مَن شَكَآءَ ٱللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ اللَّهُ وَالنمل].

٣ ـ أن الـمُنْكِر للبعث يَظْهِرُ له يومَهَا كَذِبُه؛ ﴿ وَلِيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً أَنَهُمُ كَانُوا كَذِبِهِ اللهِ إلى النحل].

٤ - انقطاعُ الصّلات والأنسابِ التي كانت بين النّاس في الدُّنيا
 ﴿ فَلا آنسابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِنِ وَلا يَتَسَآءَلُونَ (إِنَّا ﴾ [المؤمنون].

٥ ـ فرار أقرب القرابات بعضهم من بعض؛ فرارُ الأخ من أخيه،
 والابن من أمّه وأبيه، والزَّوج مِن زوجِه، والأبِ من بنيه.

٦ - أنه لا ينفع أحدًا في هذا اليوم ولا ينجيه من عذاب الله إلا عَمَلُه برحمة الله.

٧ ـ انشغال كلِّ أحد في ذلك اليوم بشأن نفسه عن غيره، ولو كان أقربَ قريب.

٨ ـ تشبيه حال المنشغل بنفسه عن سؤال غيره بالمستغنى عنه.

٩ \_ تمايز السُّعداء والأشقياء بمظاهرهم يوم القيامة.

١٠ ـ أن السعداءَ وجوهُهُم مُبيضَّةٌ يعلوها النور والسرور والبشر.

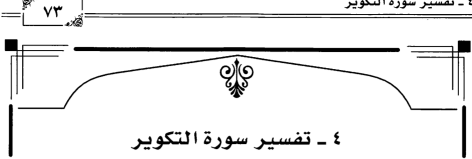
١١ ـ أنَّ الأشقياءَ وجوهُهُم مسودة تعلوها غبرة وظلمة.

١٢ ـ أنَّ سببَ ذلك كفرُهُم بالله ورسله، وفجورُهُم باقتراف سيِّئِ الأعمال.

١٣ ـ أنَّ سببَ السّعادةِ الإيمانُ والعملُ الصالح، كما تقتضيه المقابلة بين وجوه السعداء والأشقياء.

18 ـ تركُ التَّعرضِ في الآيات لعُصاة الموحِّدين؛ لأنهم مُخلِّطون، وفي ذلك إِطْماعٌ لهم وترهيب، وهم تحت مشيئة الله؛ إنْ شاء عذَّبهم، وإن شاء غَفر لهم، وليس في هذا التَّرك حُجَّةٌ للمُرجئة ولا للخوارج، وقد دلَّ القرآنُ والسُّنة على أنهم فريقٌ ثالث، خلطوا عملًا صالحًا وآخرَ سيئًا، فقام بهم مُقْتضي الثَّواب ومُقتضي العقاب.





هذه السورة نصفُها في وصف أحداث القيامة وخراب العالم، ونصفها الآخَرُ في أمر الرسالة وثبوتِ صدق الوحى؛ فأمّا ما يتعلق بالقيامة فهو أربعَ عشرة آية، وقد ثبت مِنْ حديث ابن عمر أنَّ النبي ﷺ قال: «من سَرَّه أنْ ينظر إلى يوم القيامة كأنه رَأْيُ عين فلْيقرأ: إذا الشمس كورت، وإذا السماء انفطرت، وإذا السماء انشقت $^{(1)}$ .

# 🛞 الآيات:

ع ﴿ إِذَا ٱلشَّمَسُ كُوِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلنُّجُومُ ٱنكَدَرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِّرَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِلَتَ ﴿ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتَ ۞ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِرَتَ ۞ وَإِذَا ٱلنُّفُوسُ زُوِّجَتَ ۞ وَإِذَا ٱلْمَوْءُرَدَةُ سُهِلَتْ ۞ بِأَي ذَنْبٍ قُبِلَتْ ۞ وَإِذَا ٱلصُّحُفُ نُشِرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلسَّمَآةُ كُشِطَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْجَحِيمُ شَعِرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْجَنَّةُ أَزْلِفَتْ ۞ عَلِمَتْ نَفْشُ مَّا أَخْضَرَتْ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

# 🛞 التفسير:

قوله: ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتْ ﴿ إِنَّ أَي: لُفَّت وجُمع بعضها إلى بعض، حتى ذهب ضوءُها، كما تُكوَّر العِمامة على الرأس، ﴿وَإِذَا ٱلنُّجُومُ أنكَدَرُتُ ﴿ إِنَّهُ ﴾؛ أي: انقضَّت وتساقطت من السماء، فذهب نورها، كما

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٤٨٠٦)، والترمذي (٣٣٣٣)، وقال: «حسن غريب»، وقال ابن حجر «فتح الباري» (٨/ ٦٩٥): «حديثٌ جَيد»، وقال أحمد شاكر: «إسناده صحيح».

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواَكِبُ ٱنْنَثَرَتْ ﴿ وَالانفطار]، وقال سبحانه: ﴿ فَإِذَا النَّجُومُ طُمِسَتُ ﴿ وَالمرسلات].

﴿وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِّرَتُ ﴿ عن أماكنها فكانت سرابًا، ﴿وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِلَتَ ﴿ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِّرَتُ ﴿ عَلَى حملها عشرةُ أشهر، وهو عُطِلَتَ ﴿ وَهَا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

﴿ وَإِذَا اَلْمَوْءُ دَهُ سُبِلَتُ ﴿ إِنَ الطّفلة المدفونة حيّة ، وكان أحياء من العرب في الجاهلية يقتلون البنات بدفنهن في التراب خوف الفقر أو العار ، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقْنُلُوا أَوْلَدَكُم مِنْ إِمْلَقِ ﴾ [الأنعام: ١٥١]. ﴿ بِأَي وَنُلِ تَقُلُلُوا أَوْلَدَكُم مِنْ إِمْلَقِ ﴾ [الأنعام: ١٥١]. ﴿ بِأَي وَنُلِ تَعْلَلُوا أَوْلَدَكُم مِنْ إِمْلَقِ ﴾ [الأنعام: ١٥١]. ﴿ بِأَي وَنُلِ تَعْلَلُوا مَا الموؤدة : لم قُتلتِ ودُفنتِ حيّة ؟ فلا ذنب لها في الحقيقة ، ولكن في ذلك السؤال توبيخٌ لقاتلها وتقريع ، فإنَّ المجنيَّ في الحقيقة ، ولكن في ذلك السؤال توبيخٌ لقاتلها وتقريع ، فإنَّ المجنيَّ

عليه إذا سئل بحضور الجاني عنْ سبب الجناية كان ذلك أدعى لتبكيته، وأكمل في افتضاحه. وقريبٌ من هذا سؤال عيسى المنظم عمَّن عبدوه لتبكيتهم، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَنْعِيسَى اَبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الْجَيْدُونِ وَأُوتَى إِلَاهَيْنِ مِن دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَنْكَ الآية [المائدة: ١١٦].

﴿ وَإِذَا الشَّحُفُ نُشِرَتُ ﴿ هَ هِ صحائف الأعمال، تنشر عند الحساب، أي: تفتح وتبسط لتقرأ بعد أن كانت مطوية بموت صاحبها، كما قال تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ ٱلْزَمْنَهُ طُتَهِرَهُ, فِي عُنُقِيدٍ وَنُحْرَجُ لَهُ, يَوْمَ الْقِينَمَةِ كَمَا قال تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ ٱلْزَمْنَهُ طُتَهِرَهُ, فِي عُنُقِيدٍ وَنُحْرَجُ لَهُ, يَوْمَ الْقِينَمَةِ كَمَا قَالُهُ مُنشُورًا ﴿ الإسراء]، ﴿ وَإِذَا ٱلتَّمَاهُ كُشِطَتُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ وَإِذَا ٱلْجَمِمُ سُعِرَتَ ﴿ إِنَ الْكَانَةُ أَزْلِفَتُ إِيقَادًا شديدًا، والتشديد في ﴿ سُعِرَتُ ﴿ اللهِ للمبالغة، ﴿ وَإِذَا ٱلْجَنَةُ أَزْلِفَتُ ﴿ أَي اللهِ اللهُ وَكُو اللهِ اللهُ وَكُو اللهِ اللهُ وَكُو اللهِ اللهُ وَكُو اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ وَكُو اللهُ اللهُ وَكُو اللهُ اللهُ وَكُو اللهُ وَكُو اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلِللْهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِمُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَ

وَعِلَمْتُ نَفْسُ مَّا أَحْضَرَتْ ﴿ أَي: علمت كل نفس ما أحضرت في صحائفها من عمل، خيرًا كان أو شرًّا، كما قال سبحانه: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَءٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَءٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَءٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا ﴾ [آل عمران: ٣٠]، و ﴿ نَفْسُ مَّا أَحْضَرَتْ ﴿ في سياق الشرط فتفيد العموم، وقوله: ﴿ عَلَمَتْ نَفْسُ مَّا أَحْضَرَتْ ﴿ فَي سياق المراد زمنٌ العموم، وقوله: ﴿ عَلَمَتْ نَفْسُ مَّا أَحْضَرَتْ فَلَ هُمَا عَلَمُهُ إِذَا حصل هذا كُلُّهُ حصل هذا، فالمراد زمنٌ واحد ممتد يَسَعُ هذه المذكورات، وليس المراد: علمت ما أحضرت إذا واحد ممتد يَسَعُ هذه المذكورات، وليس المراد: علمت ما أحضرت إذا كورت الشمس، وتَعْلَمُهُ إذا انكدرت النجوم، إلخ، بل المراد إذا تم ذلك كله عَلِمَت.

# ه الفوائد والأحكام:

- ١ ـ أن أحداث القيامة تشمل العالم العلوي والسفلي.
- ٢ ـ من هذه الأحداث تكوير الشمس، أي: جمع بعضها إلى بعض
   وذهاب ضوئها.
  - ٣ \_ انكدار النجوم بتساقطها وتغيرها وطمس ضوئها.
    - ٤ ـ تسيير الجبال عن أماكنها بعد رسوها وثباتها.
- ٥ ـ ترك نفائس المال لعظم الهول، ومنها العشار، وهي الإبل الحوامل التي أوشك وضعها للحمل.
  - ٦ \_ حشر الوحوش، وهي البهائم، أي: جمعها لموتها.
  - ٧ \_ تسجير البحار، أي: إيقادها نارًا، وهذا أولى ما فسّرت به.
    - ٨ ـ قرن النفوس كلُّ مع شكله.
    - ٩ \_ سؤال الموؤدة عن سبب قتلها؛ توبيخا لقاتلها.
- ١٠ ـ أن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة، لقوله: ﴿وَإِذَا ٱلْعَوْءُ.دَةُ سُلِتَ اللَّهُ وَلَا الْعَوْءُ.دَةُ سُلِتَ اللَّهُ وَلَى ذَنُبِ قُلِلَتَ اللَّهُ وَلَكَ توبيخًا لوائدها، فقوله: ﴿إِنِّي ذَنْبِ قُلِلَتَ اللَّهُ اللَّهُ مَعناه نفي أَنْ يكون لقَتْلها سببٌ مِن جهتها، مما يدل على أن قتلها محضُ الظلم والعدوان والجهل.
- ولا دلالة في الآية على حُكْم الموؤودة: أهي في الجنة أم في النار، خلافًا لمن فهم مِنَ الآية أنَّ أطفال المشركين في الجنة.
  - ١١ ـ تحريم وأد البنات، والتنفير عنه، ووعيد فاعله.
  - ١٢ \_ نشر صحائف الأعمال ليقرأ كلٌّ ما فيها مما أُحصي عليه.
  - ١٣ ـ كشط السماء، وهو زوالها بعد أن صارت واهية ومتلونة.

14 - الرد على الفلاسفة في زعمهم دوام هذا العالم، وأن الأفلاك - وهي السماوات - لا تقبل الانشقاق والزوال.

١٥ ـ تسعير النار، وهو إيقادها تهيئة لأهلها، وفي هذا وعيد لهم.

١٦ ـ تقريب الجنة حتى يراها أهلها، وفي هذا وعد وبشارة لهم.

١٧ \_ عِلْم الإنسان في ذلك اليوم بما أُحْضر له من عمله.

١٨ ـ إحصاء أعمال العباد، ثم وقفهم عليها.

١٩ ـ أن من هذه الأحداث ما يكون قبل البعث، ومنها ما يكون بعد البعث.

٢٠ ـ أنَّ هذه الأحداثَ العظام بفعل الله تعالى. وبناءُ هذه الأفعال للمفعول للعلم بالفاعل، وليتحقق نظم الكلام.

#### 

ولما كان الحديث في أول السورة عن المعاد وما سيكون من الأحداث يوم القيامة، وكان طريق العلم بذلك هو الوحي = أقسم الله على أن القرآن قول رسول كريم أمين من الملائكة، نزل به ليبلغه إلى رسول كريم من الناس، فقال سبحانه:

﴿ وَلَلَّ أَفْسِمُ بِالْخُنِسِ إِنَ الْجُوَارِ الْكُنْسِ إِنَ وَالْتَلِي إِذَا عَسْعَسَ إِذَا اللَّهُ إِذَا عَسْعَسَ اللَّهُ وَالصَّبَحِ إِذَا نَفْسَ إِنَّهُ لَقُوْلُ رَسُولُو كَرِيرِ إِنَّ ذِى قُوْةٍ عِندَ ذِى الْعَرْشِ مَكِينٍ أَنَّ مُطَاعٍ ثَمَّ أَمِينِ إِنَّ مُطَاعٍ ثَمَّ أَمِينِ إِنَّ وَمَا هُوَ عَلَى أَمِينِ إِنَّ وَمَا هُو عَلَى أَمِينِ إِنَّ وَمَا هُو عَلَى أَمِينِ إِنَّ وَمَا هُو عَلَى الْفَيْدِ إِنِ وَمَا هُو عَلَى الْفَيْدِ إِنِ اللَّهُ وَمَا هُو اللَّهُ وَمَا هُو عَلَى الْفَيْدِ إِنِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

### التفسير:

قوله: ﴿ فَلاَ أُقْيِمُ بِالْخُنِيِّ ﴿ إِلَهُ الفاء للتفريع، حيث فُرِّع على ما تقدم إثباتُ إنزال القرآن من الله الذي هو طريق الإخبار بذلك كله، وقوله: ﴿ فَلاَ أُقْيِمُ ﴾؛ أي: أقسم، و ﴿ لا ﴾ زائدة لتأكيد القسم، على طريقة العرب في ذلك، قال امرؤ القيس:

فلا \_ وأبيكِ \_ ابنةَ العامريِّ لايدَّعي القومُ أنَّي أَفِرَ (١) أي: وأبيكِ.

﴿وَالْتَلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴿ أِي: أدبر، وهذا قول أكثر المفسرين، وقيل: ﴿عَسْعَسَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ورُجح الثاني لمطابقته ما بعده، وهو قوله: ﴿وَالصَّبْحِ إِذَا نَنَفَسَ ﴿ وَالصَّبْحِ إِذَا نَنَفَسَ ﴿ وَالصَّبْحِ إِذَا نَنَفَسَ إِلَى المستمال ولا يبعد أن يكون المعنيان مقصودين، لعدم تعارضهما، ولكل منهما شاهد في القرآن، قال تعالى: ﴿وَالتِّلِ إِذَا يَعْشَىٰ ﴿ وَالَّيْلِ إِذَا يَعْشَىٰ ﴾ [الليل]، وقال سبحانه: ﴿وَالتِّلِ إِذَا يَعْشَىٰ اللَّهُ مقسمًا بالليل مقبلًا ومدبرًا.

وقوله: ﴿وَالصُّبْحِ إِذَا نَنَفُسَ ﴿ إِنَا نَنَفُسَ هَا ﴾؛ أي: إذا طلع وانتشر ضوءُه، وأصل التنفس خروج النَّفَس من جوف الحيوان، شبه طلوع النور من

<sup>(</sup>۱) ديوانه (۱٥٤).

المشرق قليلًا قليلًا بخروج النَّفَس من الجوف شيئًا فشيئًا، ثم اسْتُعير اللفظ الدَّال على المشبه به للمشبه.

﴿ وَ فَرَ قُرُو كَا الله في سورة النجم بأنه شديد القوى، ﴿ عِندَ وِى الْعَرْشِ مَكِينِ ﴿ اَي: ذي منزلة عالية النجم بأنه شديد القوى، ﴿ عِندَ ذِى الْعَرْشِ مَكِينِ ﴿ اَي: ذي منزلة عالية وشرف عند الله عَلَى ، و (مَكِين صفة مشبهة مِن مَكُن فلانٌ يمكُن فهو مكين، من باب كرم، و (ذو العرش) هو الله عَلَى ؛ أي: صاحب العرش، والعرش هو أعلى المخلوقات وأوسعُها، موصوفٌ بالمجد والكرم والعرش هو فوق السماوات؛ كالقبة ، والله فوق العرش، والعندية والعظمة ، وهو فوق السماوات؛ كالقبة ، والله فوق العرش، والعندية عندية مكان ، كقوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُورُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ﴾ الآية [الأعراف: ٢٠٦].

﴿ مُطَاعِ ثُمَ ﴾؛ أي: مطاع هناك في الملأ الأعلى، تطيعه الملائكة، ﴿ أُمِينِ شَيْءًا ، كما قال سبحانه: ﴿ أُمِينِ شَيْءً الْأَمِينُ شَيْهً ﴾ [الشعراء].

ولما وصف الله الرسول مِن الملائكة جبريلَ عَلَيْ الله الأوصاف

الجليلة نزّه الرسول من البشر عما وصفه به المشركون، فقال سبحانه: 
وَمَا صَاحِبُكُم ﴾؛ أي: محمد عليه الصلاة والسلام، وهذا عطف على جواب القسم، أي: أقسم بالأشياء المذكورة إنَّ صاحبكم ليس ويمَجْنُونِ شَك كما تفترون، وفي إضافة الصحبة إليهم تكذيب لهم، فهو إشارة إلى أنهم أدرى الناس برجاحة عقله وأمانته ومحاسن شمائله؛ إذْ أقام بينهم في مكة أربعين سنة قبل النبوة، وكانوا يلقبونه الأمين.

﴿ وَلَقَدُ رَءَاهُ ﴾ اللام موطئة للقسم، أي: والله لقد رأى صاحبُكم محمدٌ جبريلَ على الصورة التي خلق عليها، وله سِتُمِئةِ جناح، سادًّا عُظْمَ خَلْقه ما بين السماء إلى الأرض ﴿ إِلْأَفْقِ ٱلْمُينِ ﴿ الله الله الله على البين الواضح، وذُكر أنه من جهة المشرق.

﴿ وَمَا هُوَ ﴾؛ أي: وما محمد ﷺ ﴿ عَلَى ٱلْغَيْبِ ﴾؛ أي: على الوحي الذي جاءه من الله ﴿ بِصَٰنِينِ ﴿ إِنَّ ﴾ بالضاد المعجمة، أي: ليس ببخيل؛ مِن الضِّن \_ بالكسر \_ بمعنى البخل، فلا يبخل عليه الصلاة والسلام بما عنده من الوحي، ولا يُقصِّر في التبليغ.

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو والكسائي ورويس عن يعقوب (بظنين) من الظّنّة؛ بالظاء المشالة، أي: ليس بمتهم على الوحي، فلا ينقص منه ولا يزيد فيه، واختلاف معنى الكلمة في القرآن باختلاف بعض حروفها في القراءات معدودٌ من بلاغة القرآن، حتى تكون الآية على القراءتين بمنزلة آيتين.

﴿وَمَا هُوَ﴾؛ أي: القرآن، ﴿بِقَوْلِ شَيْطَنِ رَجِيمِ ﴿ الْكَا الْمِن الْعَالَمِين، وَفِي هذا رد شيطان مرجوم مبعد عن الرحمة، بل هو كلام رب العالمين، وفي هذا رد لقولهم: إنه سحر وكهانة.

﴿ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ١٩٤٠ أَيْ: فأيَّ طريق تسلكون بعد هذا القرآن؟! وفي

# ه الفوائد والأحكام:

- ١ ـ أن من صفاته تعالى الفعلية الإقسام.
- ٢ أن الله تعالى يقسم بما شاء من خلقه، وليس للمخلوق أن
   يقسم إلا بالله.
- ٣ ـ إقسام الله بالخُنَس، وهي النُّجوم إذا اختفت بالنهار، لدلالة ذلك على قدرته سبحانه.
- ٤ ـ أن النجوم تجري، أي تدور وتنتقل من الشرق إلى الغرب، وذلك من دلائل قدرته سبحانه، وقيل لها كُنَّس؛ لأنها إذا غربت تغيب عن الأنظار، فكأنها دخلت في كِناس لها، كالظبى إذا أوى إلى كِناسه.
- ٥ ـ إقسام الله بالليل إذا عسعس؛ أي: أقبل، وقيل: أدبر. وكُلُّ منهما آيةٌ على قدرته سبحانه، ونعمةٌ منه على عباده.
  - ٦ إقسام الله بالصبح إذا انشق في ظلام الليل يبشر بالنهار.

٧ - أن الليل والنهار والإصباح والإمساء من آيات الله ونعمه
 العظيمة.

٨ ـ أن الغاية من هذه الأقسام تصديق الوحي الذي جاء به الرسول من الملائكة، وهو جبريل عليها.

٩ ـ أن الذي جاء بالقرآن ونزل به على الرسول ﷺ هـو جبريل ﷺ.

١٠ - جواز إضافة القرآن إلى الرسول من الملائكة، وهي إضافة تبليغ لا إضافة ابتداء، والكلام إنما يضاف حقيقة إلى من قاله مبتدئًا،
 لا إلى من قاله مبلغًا مؤديًا.

١١ ـ أن جبريل هو الرسول الموكل بالوحي، والله يصطفي من الملائكة رسلًا ومن الناس.

١٢ \_ عظم منزلة جبريل عليه بين الملائكة، فهو أفضلهم.

۱۳ ـ علو قدر جبريل عند الله، لقوله: ﴿ فِي قُوَّةٍ عِندَ فِي ٱلْعَرَشِ مَكِينِ اللهِ .

١٤ - أن جبريل على المراكمة بما أمره الله به فتطيعه الملائكة.

10 ـ ثناء الله على جبريل بسبع صفات؛ وهي: الرسالة، والكرم، والقوة، والقرب من الله، والمنزلة العالية، والطاعة، والأمانة. والكرم هو حُسن الصورة وحسن الخُلُق، والقوة ضد الضعف، وقد وصف جبريل في سورة النجم بأنه شديد القوى.

ومع هذه الصفات الجليلة لجبريل على فليس في الآيات دليل على تفضيل جبريل على النبي محمد على كما زعمه بعضهم، اعتمادًا على الاقتصار في صفة النبي على الصفات السلبية الثلاث: ﴿ وَمَا صَاحِبُكُمُ

بِمَجْنُونِ ﷺ)، ﴿وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ۞﴾، ﴿وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانِ تَجِيمِ ۞﴾، وذلك لأمور:

١ - أن ما وُصف به جبريل على وصف به محمد على من الرسالة والكرم والطاعة والأمانة وعلو المنزلة عند الله.

٢ ـ أن نفي تلك الصفات جاء ردًا على المشركين الذين وصفوا الرسول بالجنون، وبأنَّ الذي يأتيه شيطان، وأنه ليس على يقين بما جاء به.

٣ ـ أن ما وُصف به جبريل من تلك الصفات العظيمة تأكيد لصدقه ﷺ، وأنه لم يتلق الوحي من شيطان بل من أفضل الملائكة، فتضمنت الآيات تقرير الحق ونفى الباطل.

1۷ \_ عِظم شأن المقسم عليه، وهو القرآن؛ لإقسام الله بعظيم آياته الظاهرة من إدبار الليل وبزوغ الفجر، وفي هذا \_ والله أعلم \_ إشارة إلى أن نزول القرآن بما فيه من الضياء كالفجر، وبه يدبر ليل الجهل، وأما إقسامه تعالى بالخُنَس، وهي النجوم، فمناسبته أنها التي يُهتدى بها، وتُرجم بها الشياطين، والمعنيان متحققان في القرآن.

١٨ ـ فضل القرآن وعِظمُ شأنه، يدل لهذا ثناء الله على جبريل ـ وهو
 الموكل بتنزيل القرآن ـ؛ فإنه لا يُوكَّلُ العظيم إلا بعظيم.

١٩ ـ تنزيه الرسول ﷺ عمًّا رماه به المشركون من الجنون.

٢٠ ـ تعيين الرسول ﷺ في هذا التنزيه، في قوله: ﴿صَاحِبُكُمُ ﴾.

٢١ ـ رؤية النبي ﷺ لجبريل على هيئته التي خُلق عليها، له ستُمئة جناح قد سد الأفق، وهذه إحدى المرتين اللتين رآه فيها. والأخرى في

السماء ﴿ وَلَقَدْ رَوَاهُ نَزَلَةً أُخْرَىٰ ﴿ عَندَ سِدْرَةِ ٱلمُنكَفِىٰ ﴿ النجم].

٢٢ ـ تلقي النبيِّ ﷺ الوحْيَ عن جبريل ﷺ.

٢٣ ـ تنزيه الرسولِ ﷺ عنِ البخل بعلم الغيب الذي جاءه؛ لقوله:
 ﴿وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ﴿ ﴾، على قراءتها بالضاد المعجمة.

٢٤ ـ أنه على يقين مما جاء به من العلم لا يظن ظنًا، لقوله:
 (بِظَنِيْن) على قراءتها بالظاء المشالة.

٢٥ ـ تنزيه القرآن عن تنزل الشيطان به، وأن يكون من قوله.

٢٦ ـ أن الشيطان مبعد عن رحمة الله وهداه، وهو معنى رجيم؟ أي: مرجوم.

٢٧ ـ أن كلَّ ما قاله المشركون في القرآن والرسول باطل، فلا مذهبٌ من مذاهبهم يصح؛ لأنها عدول عن الصواب، وهو الإيمان بالقرآن؛ لقوله: ﴿ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ﴿ إِنَّ اللهُ مُونَ اللهُ الله

٢٨ ـ تقرير القول الحق في القرآن بأنه تذكير للعالمين.

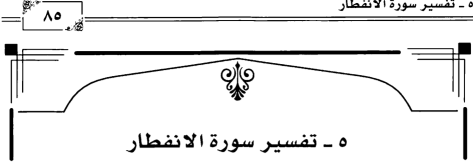
٢٩ \_ عموم رسالة محمد ﷺ.

٣٠ ـ أن المنتفعين بالقرآن هم أهل الاستقامة.

٣١ ـ إثبات مشيئة العبد في الخير والإيمان، وكذلك الشر والكفر، والرد على الجبرية.

٣٢ ـ توقف مشيئة العبد على مشيئة الله، والردّ على القدرية.

٣٣ ـ إثبات عموم ربوبيته تعالى، فلا خروج لشيء عنها.



هذه السورة مكية، وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «من سرَّه أن ينظر إلى يوم القيامة كأنَّه رأي عينِ فليقرأ: إذا الشمس كورت، وإذا السماء انفطرت، وإذا السماء انشقت»(١)، وسورة الانفطار متمحضة لشأن القيامة، وتقرير عقيدة البعث والجزاء، فإن المعنى إذا تكرر واختلفت صور عرضه ازداد رسوخًا في القلب، وحضورًا في الذهن.

وآيات السورة تنقسم ثلاثة أقسام:

القسم الأول: وهو خمس آيات (١ \_ ٥) في أحداث القيامة التي تسبق الجزاء.

الثانى: وهو سبع آيات (٦ - ١٢) في توبيخ المكذبين بالبعث، وذكر الحُجة عليهم بخلق الإنسان وتصويره، وتهديدهم بإحصاء أعمالهم عليهم.

الثالث: وهو سبع آيات (١٣ ـ ١٩) في ذكر الجزاء، ومصير المؤمنين الأبرار، ومصير المكذبين الفجار، وأنه لا يملك أحد لأحد شيئًا، وأن الأمر كله لله.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في تفسير سورة التكوير.

# الآيات:

﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْكُوآكِبُ ٱنتُرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْمِمَارُ فُجِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْفَبُورُ بُغِيرَتْ ﴿ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا قَدَمَتْ وَأَخَرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْفَبُورُ بُغِيرَتْ ﴾ [الانفطار].

# التفسير:

قوله: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتْ ﴿ أِي: انشقت، والانفطار هو الانشقاق، كما قال تعالى: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ﴾ [الانشقاق]، وانشقاقها لنزول الملائكة، قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَآءُ بِٱلْغَمْمِ وَنُزِلَ ٱلْمُلَيِّكَةُ تَنزِيلًا الفرقان].

﴿ وَإِذَا ٱلْكُوْاکِ ﴾ ؛ أي: النجوم التي في السماء ﴿ أَن أَرْتُ ﴿ ﴾ ؛ أي: تساقطت وتفرقت واختل نظامها، ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِرَتْ ﴿ فَي بَعْض ، وزالت الحواجز التي بينها، فاختلط مِلْحُها بعذبها، ثم ذهب ماؤها، وأوقدت نارًا، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِرَتْ ﴾ والتكوير]، هذا حاصل ما جاء عن السلف في الآيتين.

وَإِذَا اَلْقُبُورُ بُعِيْرَتُ ﴿ أَي: قُلب ترابها؛ ليخرج من كان فيها من الموتى، وفي سورة العاديات قال سبحانه: وأَفَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعَيْرَ مَا فِي الموتى، وفي العاديات]، أسند الفعل في سورة العاديات إلى ما في القبور، وهو مِن وضع الحالِّ موضع المحلِّ، وعليه فإسناد البعثرة إلى القبور حقيقة، كما في سورة الانفطار، وإلى ما فيها مجاز، كما في العاديات.

وإذا حصلت هذه الأمور الأربعة التي بها ذهاب الدنيا وقيام الساعة، وهي: انفطار السماء، وانتثار الكواكب، وتفجير البحار، وبعثرة القبور = ﴿عَلِمَتَ نَفْسُ ﴾؛ أي: كلُّ نفس، وهذا جواب ﴿إِذَا ﴾، ﴿مًا

قَدَّمَتْ وَأَخَرَتْ ﴿ ﴾؛ أي: علمتْ جميعَ ما قدمت مِن الأعمال من خير أو شر، وما أخَرته فلم تعمله، فينعم العاملون وييأس المفرطون.

وافتتاح السورة بـ(إذا) الشرطية مكررةً مع أربعة من أحداث القيامة يشوِّق إلى معرفة الجواب؛ لأن النفوس تتطلع إلى معرفة جواب الشرط، حتى إذا أصابته استقر المعنى في النفس، مع ما يفيده تكرار (إذا) من تهويل ما دخلت عليه.

# ₩ الفوائد والأحكام:

- ١ ـ أن أحداث القيامة تشمل العالم العلوي والسفلي.
- ٢ ـ أن من الأحداث العلوية انفطار السماء، وهو انشقاقها بعد أن
   كانت محكمة، وهذا أحد أحوالها، وأول ما يطرأ عليها من التغير.
  - ٣ ـ أن السماء جِرم يقبل الانشقاق، لا كالهواء.
- ٤ ـ أن من أحداث القيامة انتثار الكواكب، أي: اختلال نظامها،
   وتفرق ذواتها.
  - ٥ ـ أن البحار تفجر يوم القيامة، ويذهب ماؤها.
  - ٦ بعثرة القبور يوم القيامة، أي: إثارتها وشقها لبعث الأموات.
- ٧ ـ أن هذه الأحداث ـ والله أعلم ـ تقع على هذا الترتيب؛ أولها:
   انفطار السموات، وآخرها: بعث الأموات من القبور.
- ٨ ـ أن كل نفس يوم القيامة تعلم ما قدمت وأخرت من الأعمال، وما فعلت وما تركت منها، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُ نَفْسِ مًا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ فَعَلَتْ مِن شُوّوٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُۥ أَمَدًا بَعِيدُاً ﴾ [آل عمران: ٣٠].
  - ٩ \_ إحصاء أعمال العباد عليهم، وعرضها عليهم في كتاب.

ولما أخبر الله عن أحداث القيامة والبعث والنشور خاطب الكافر بما فيه توبيخه وتقريعه وتذكيره بنعم الله عليه في خلقه، وفي ضمن ذلك التذكير بقدرة الله على البعث، فقال سبحانه:

﴿ وَيَأَيُّهُا الْإِنسَانُ مَا غَرَكَ بِرَلِكَ الْكَرِيمِ ﴿ الَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلَكَ ﴿ وَالَّا الْإِنسَانُ مَا غَرَكَ لِي الْكَارِيمِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

#### 🛞 التفسير:

قوله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ الْكَرِيمِ ﴿ إِن الْكَافِرِ الْمَكِيةِ الْكَافِرِ المَكية ؛ أن الكافر المكذب بالبعث، كما هو الغالب في السور المكية ؛ أن الإنسان يقصد به الكافر، ونداؤه بهذه الصيغة ﴿ يَتَأَيُّهُا ﴾ ؛ للتنبيه إلى أهمية ما يأتي، ﴿ مَا غَرَّكَ بِرَبِكَ ٱلْكَرِيمِ ( أَن الله الله على الكفر بربك الكريم الكثير الخير؟! وهو \_ تعالى \_ الذي حقه أن يقابل بالطاعة والشكر، لا بالمعصية والكفر (١).

<sup>(</sup>١) رُفع لشيخنا الشيخ عبد الرحمٰن البراك سؤال عن معنى الباء في قوله: ﴿ رَبِّكَ ﴾، وقد أجاب شيخنا على عادته بجواب محرر، أحببت أن أتحف القراء به، وذلك لقلة مَن تعرض لهذه الباء من المفسرين بهذا التفصيل الذي ستراه.

يقول شيخنا في الجواب بعد المقدمة: «أما بعد: فالذي يظهر لي ـ والله أعلم ـ أن تكون الباء في قوله تعالى: ﴿مَا غَرُكَ رِبِّكَ الْكَرِيرِ ﴿ الْكَالَى بَعْدَا عَنَى الْعَنَى (عَنَ)، كقوله تعالى: ﴿فَشَكُلْ بِهِ خَبِيرًا ﴿ إِلَهُ وَالفُرقانَ]، أي: فاسأل عنه خبيرًا، وعلى هذا يكون معنى قوله: ﴿مَا غَرَّكَ رِبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴿ إِنَّهُ اللَّذِي غَرَّكُ عن ربك؟، أي: ما الذي خدَعك فصرفك عن ربك، فكفرت به وكذبت بوعده، وهو الذي خلقك فسوًاك فعدلك؟

وقد بين سبحانه أن الذي غرَّ الإنسان هو الشيطان، كما قال تعالى: ﴿وَلَا يُمُرَّنَّكُم بِاللَّهِ اللَّهُ اللّ

ويحتمل \_ والله أعلم \_ أن تكون الباء بمعنى (مِن)؛ فقد ذكر بعض أهل العربية أن =

والخطاب وإن كان للمكذب فإنه يتناول المؤمن العاصي، كما كان السلف يستدلون بالآيات النازلة في الشرك الأكبر على الشرك الأصغر، والاستفهام للتوبيخ والإنكار، وكان مقتضى التوبيخ ذكر العقاب، ولكنه \_ تعالى \_ ذكر اسمه (الكريم) زيادةً في التوبيخ، فإن العاقل يقبح منه أن يعصي ذا النعماء عليه ومَنْ شأنُه الكرم.

ثم ذكر سبحانه الدليل على ربوبيته وكرمه، فقال: ﴿الَّذِى خَلَقَكَ﴾؛ أي: أوجدك بعد العدم، ﴿فَسَوَّنَكَ فَعَدَلَكَ ﴿ اَي: جعلك سويَّ الخِلقة، معتدلَ القامة، متناسب الأعضاء، فليست يد أطولَ مِن أخرى، ولا عين أوسع مِن أخرى، كما قال تعالى: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴿ لَكُ التِن ].

قرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف بتخفيف (الدال) مِن ﴿عَدَلَكَ﴾ وقراءة الجمهور بتشديدها.

﴿ فِي آَي صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ( ) المعنى: ركَّبك في أيِّ صورة

الباء تأتي بمعنى (مِن)، وذكروه في بعض الآيات، كقوله تعالى: ﴿عَنَا يَثْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ الْإِنسان: ٦]، أي: منها، ولعل هذه الآية المسؤول عنها من هذا القبيل؛ فيكون المعنى: أيُّ شيء غرك من ربك \_ أيها الإنسان \_ أَكْرمُه وإنعامه؟ أم حلمه وستره؟ كما يشعر به ذكر اسمه تعالى الكريم؛ فمن القبيح في العقل والدين أن يكون الإحسان سببًا للكفران بالجحد والإشراك.

فتبين مما تقدم أن الفعل (غرَّ) يتعدى إلى المفعول بنفسه، وإلى المعمول الذي بعده بالباء بمعنى (عن)، أو بمعنى (مِن)، وقد جاء في الشعر تعديتُه بمِن، كقول الكِنديِّ: أغَـرَكِ مـنـي أَنَ حُـبَـكِ قـاتِـلـي وَأَنّكِ مهما تأمُري القَلبَ يَفْعَلِ والله أعلم. وصلى الله وسلم على محمد».

<sup>(</sup>۱) اختلف المفسرون والمعربون في إعراب هذه الآية وارتباطها بما قبلها، والأظهر ـ والله أعلم ـ أنها جملة مستأنفة؛ أي: ركبك الله أيها الإنسان في أي صورة شاءها، كما قال تعالى: ﴿ هُو اَلَذِى يُمَوِّرُكُم فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاأُ ﴾ [آل عمران: ٦]، وعلى هذا فإعرابها: الجار والمجرور (في أي صورة) متعلق بالفعل (ركبك)، و(ما) صلة، =

شاءها مِن الصور المختلفة؛ من الطول والقصر واللون والذكورة والأنوثة، كما قال تعالى: ﴿ هُو اللَّذِي يُمَوِّرُكُمْ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآءً ﴾ [آل عمران: ٦]، و﴿ مَا ﴿ فَي قوله: ﴿ مَا شَآءَ ﴾ مزيدةٌ لتأكيد عموم الصورة.

وفي الآية: التنبيه إلى البعث، فمن كان قادرًا على ذلك بدءًا قدر عليه إعادة. ﴿ كُلُّ بَلْ تُكَذِبُونَ بِاللِّينِ ﴿ فَ كُلْ لَكُ لَلْكُ فَارِ وزجر، أي: لا تؤمنون بالله ولا بالبعث، بل تكذبون بالدين، أي: بالجزاء والحساب، و(بل) حرف إضراب يفيد الانتقال من موضوع إلى موضوع. ومجيء ﴿ تُكَذِبُونَ ﴾ بصيغة المضارع يفيد تجدد التكذيب منهم وتكرره.

﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنظِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ حَافظين من الملائكة، يحفظون أعمالكم، كما قال تعالى: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن وَقِيْ عَتِيدٌ ﴿ مَا قَالَ اللهِ عَتِيدٌ ﴾ [ق].

وكرامًا كيبين شه اي: موصوفين بالكرم من كل وجه افي أفعالهم وأخلاقهم وفي خِلقتهم، وكيبين شه اي: يكتبون أعمالكم كلها، ويحصونها عليكم، فلا يزيدون فيها شيئًا ولا ينقصون منها، ويعطون ما تَفْعَلُونَ شه اي: يعلمون جميع أعمالكم، فلا يفوتهم مِن ذلك شيء، حتى النيات وأعمال القلوب يطّلعون عليها، ومصداق ذلك ما ثبت في السُنَّة أن العبد إذا هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة كاملة، فإن هو هم بها وعملها كتبت له عشر حسنات، إلى سبعمئة ضعف، إلى أضعاف كثيرة، ومَن هم بسيئة فلم يعملها كتبت له حسنة كاملة، فإنْ هو هم بها فعملها كتبت سيئة واحدة (۱).

<sup>=</sup> وجملة (شاء) صفة لر (صورة)، والتقدير: في أيِّ صورة شاءها سبحانه. فيكون معنى الكلام: ركبك الله فيما شاء من الصور، فالتعديل مشترك بين أجناس الإنسان وأفراده، والصور مختلفة، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) كما في حديث ابن عباس ﷺ عند البخاري (٦١٢٦)، ومسلم (٢٠٧).

# 🛞 الفوائد والأحكام:

١ - توبيخ الله للإنسان المكذب بالبعث والجزاء على اغتراره بحلم الله وإمهاله.

٢ ـ تغليظ التوبيخ بتوجيه الخطاب للإنسان الكافر، وبذكر ربوبيته
 سبحانه وكرمه، وبدء خلقه للإنسان، وإحسان خلقه.

٣ ـ أن الكافر بالله مغرور من الشيطان ﴿وَغَرَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَأُورُ ﴿ اللَّهِ اللهِ عَالَمُ اللهِ اللهِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا اله

- ٤ ـ إثبات ربوبيته سبحانه العامة.
- ٥ ـ أن من أسمائه تعالى الكريم، ومن صفاته الكرم بكل معانيه.
- آن الله هو الخالق البارئ المصور للإنسان في رحم أمه هُو الذي يُمنورُكُم في الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَامُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

٧ ـ أن مِن نِعم الله على الإنسان اعتدال قامته، وهو ما تفيده القراءتان في ﴿فَعَدَلَكَ ۞ بتشديد الدال وتخفيفها.

- ٨ \_ إثبات مشيئة الله.
- ٩ ـ أن مَرَدَّ الاختلاف في الصور في بني الإنسان إلى مشيئة الله.
- ١٠ ـ أن الله تعالى هو المركّب لخلق الإنسان، والمصور لصورته.
  - ١١ ـ زجر المكذبين بالدين (وهو الجزاء).
  - ١٢ ـ توكيل الله لبعض ملائكته في إحصاء عمل المكلفين.
  - ١٣ ـ أن من أصناف الملائكة: الموكلين بحفظ أعمال العباد.
  - ١٤ ـ فضل هؤلاء الملائكة، وثناء الله عليهم بحفظ ما وُكِّلوا به.
    - ١٥ \_ ثناء الله على الملائكة بالكرم.
    - ١٦ ـ أن حفظ الملائكة لأعمال المكلفين يكون بكتابتها.

۱۷ ـ أن حفظ الملائكة لأعمال المكلفين صادر عن علم؛ لقوله:

١٨ \_ علم الملائكة للكتابة، وقدرتهم عليها.

١٩ \_ فضل العلم بالكتابة.

٢٠ علم الملائكة الموكلين بالعباد بجميع أعمالهم الظاهرة والباطنة؛ حتى أعمال القلوب مِن الإرادات والعزمات، والهمِّ بالحسنات أو السيئات.

٢١ ـ إثبات أفعال العباد، والردُّ على الجبرية؛ لقوله: ﴿ يَعَلَمُونَ مَا تَفَعَلُونَ اللهُ ﴾.

#### 

ولما وصف تعالى الكرام الكاتبين لأعمال العباد ذكر أحوال العاملين، وما أعدَّ لهم من الجزاء خيرًا أو شرَّا، على اختلاف أحوالهم، وذلك عاقبة ما حفظته الملائكة وكتبوه، فقال سبحانه:

﴿إِنَّ ٱلْأَثْرَارَ لَغِي نَعِيمٍ ﴿ وَإِنَّ ٱلْفُجَارَ لَغِي جَمِيمٍ ﴿ يَصَلَوْنَهَا يَوْمَ ٱلدِينِ ﴿ وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَآيِينَ ﴿ يَصَلَوْنَهَا مِوْمُ ٱلدِينِ ﴿ مَا أَدْرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِينِ ﴿ مَا أَدْرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِينِ ﴿ مَا يَوْمُ الدِينِ ﴿ مَا يَوْمُ ٱلدِينِ ﴿ مَا يَوْمُ الدِينِ ﴿ مَا يَوْمُ الدِينِ ﴿ مَا يَوْمُ الدِينِ ﴿ اللهِ مَا يَوْمُ ٱلدِينِ ﴾ [الانفظار].

### 🛞 التفسير:

قوله: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ﴾ جمع بَرِّ؛ وهم المؤمنون المتقون، الذي عملوا بطاعة الله واجتنبوا معصيته، ﴿لَنِي نَعِيدٍ ﴿ الله الله واجتنبوا معصيته، ﴿لَنِي نَعِيدٍ ﴿ الله والتأكيد بـ (إنَّ ) واللام؛ لأنه مقام وعد.

﴿ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ ﴾ وهم الكفار المجرمون المكذبون بيوم الدين ﴿ لَفِي

جَمِيمِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ العظيمة المستحكمة، يقال: «جحَمتِ النَّار» تجْحَمُ، فهي جاحمة وجحيم.

وهذا الوعد والوعيد للفريقين شامل لحالهم في الدنيا والآخرة، قال ابن القيم يَخْلَفُه: "قوله: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَغِي نَعِيمِ ﴿ وَإِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَغِي نَعِيمِ ﴿ وَإِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَغِي بَعِيمِ ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ اللهِ عَلَي دورهم الثلاث، ليس مختصًا بالدار الآخرة، وفي الآخرة، وأي كان تمامه وكماله وظهوره إنما هو في الدار الآخرة، وفي البرزخ دون ذلك»(١).

﴿يَصَّلُونَهَا﴾؛ أي: يدخلونها ويقاسون عذابها؛ ف (الصَّلْيُ) دخول النار مع ذوق حرِّها، فالصَّلْي أخصُّ مِن الدخول وأبلغ في الوعيد، ﴿يَوْمَ الدِّينِ ﴿ اللَّهِ فِي الوعيد، ﴿يَوْمَ الدِّينِ ﴾؛ أي: يوم الجزاء، وهو يوم القيامة العظيم الذي كذبوا به، ﴿وَمَا مُمْ عَنْهَا﴾؛ أي: عن الجحيم ﴿يِعَآبِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾؛ أي: لا يغيبون عنها، بل لا بد من دخولهم فيها، وإذا دخلوها فلا يخرجون منها، ثم لا ينقطع عنهم العذاب لا بخروج ولا بموت.

وفي هذا العرض للوعد والوعيد تقابل بين الأبرار والفجار وعاقبتهما من النعيم والجحيم.

ثم عظّم الله شأن ذلك اليوم الذي يجازُون فيه، فقال: ﴿وَمَا آذَرَكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴿ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهُ الدِّينِ اللهُ عَلَيْهُ الدِّينِ اللهُ عَلَيْهُ الدِّينِ اللهُ عَلَيْهُ الله عليه، ومهما قدَّرت هائل، لا تعلم كُنهه، ولم تر العيون مثله حتى يقاس عليه، ومهما قدَّرت فهو أعظم من ذلك، وهذا أسلوب معروف في كلامهم يقصدون به تهويل أمر الشيء المتحدَّث عنه، كأنه بعيد عن متناول العقول. والخطاب في الآية لكل مَن هو أهلٌ للخطاب.

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين: (١/٤٢٣).

وقوله: ﴿ مُمَّ مَا أَذَرَنكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴿ اللهِ هَذَا مَنَ الْـتَـرَقّـي فَـيِ الْكلام، فهو تعظيم بعد تعظيم، وتهويل بعد تهويل.

﴿ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسِ شَيْئًا ﴾؛ ﴿ يَوْمَ ﴾ قيل: منصوب على المفعولية بفعل محذوف، تقديره: أعنى أو اذكر.

وقيل: بيان أو بدل من (يوم) في قوله: ﴿يَصَّلَوْنَهَا يَوْمَ اللِّينِ ﴿ ﴾ وهو وجه حسن، ولا يحتاج إلى تقدير محذوف، ويكون قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَذَرَنكَ مَا يَوْمُ اللِّينِ ﴿ اعتراضًا بين الله المعظيم ذلك اليوم.

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو برفع (يوم) في قوله: ﴿يَوْمُ لَا تَمْلِكُ نَفْسُ لِيَقْسِ شَيْئًا ﴾ على أنه خبرُ مبتدأٍ محذوف، أي: هو يوم ...، أو على البدل مِن (يومُ الدين) في قوله: ﴿وَمَا أَدْرَبُكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللّ

ومعنى قوله: ﴿ وَيَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسِ شَيْئًا ﴾ أي: في ذلك اليوم لا تقدر نفسٌ أن تنفع نفسًا بشيء، ولو قليلًا، ولا أن تدفع عنها شيئًا، وهذا عامٌ في كل نفس، حتى الشفاعة لا تكون إلا بإذن الله، ففي ذلك اليوم لا يستطيع أحدٌ أن ينفع أحدًا، ولهذا أكد المعنى بقوله: ﴿ وَٱلْأَمْرُ يَوْمَ إِذِ لِلَّهِ اللَّهِ ﴾ وحده، وليس لأحد سواه.

وتخصيص الأمر كلّه لله في ذلك اليوم - مع أن الأمر كلّه لله في الدنيا والآخرة -؛ لأن لبعض البشر ملْكًا وأمرًا في الدنيا، أما في الآخرة فلا أمر ولا ملك إلا لله وحده عَلا، وشواهد هذا المعنى في القرآن كثيرة، كقوله تعالى: ﴿مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ الفَاتِحةَ]، وقوله: ﴿وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ ﴾ [الأنعام: ٣٧]، وقوله: ﴿ الْمُلْكُ يَوْمَ يِذِ ٱلْحَقُ لِلرَّمْنَ ﴾ [الفرقان: ٢٦].

وفي الآيات حضٌ للإنسان على العمل الصالح الذي يكون سببًا

لنجاته في ذلك اليوم العصيب، مع التوكل على الله القريب المجيب، ﴿ فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهُ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ اللهِ المود].

# 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ إثبات الجزاء على الحسنات والسيئات ثوابًا وعقابًا.
- ٢ أن البِرَّ وهو الإيمان والعمل الصالح سببُ النعيم والسعادة
   في الدنيا والآخرة.
- ٣ ـ أن الفجور ـ وهو الكفر والفسوق والعصيان ـ سببُ الشقاء والجحيم في الدنيا والآخرة.
- ٤ أن صَلْيَ الفجار الجحيم ودخولَهم النار إنما يكون يوم القيامة.
- ٥ ـ أن مِن أسماء اليوم الآخر يومَ الدين، سُمي بذلك؛ لأن الدين
   هو الجزاء، وهو يوم الجزاء.
- ٦ ـ أن الفجار لن يَغيبوا عما أُعِد لهم مِن النكال في الجحيم، بل
   هم محضرون.
  - ٧ ـ أن يوم الدين عظيم بأهواله.
- ٨ ـ تأكيد الخبر بذلك؛ لقوله: ﴿ وَمَا آذَرَكَ مَا يَوْمُ ٱلدِينِ ﴿ اللَّهِ مُا أَذَرَكَ مَا يَوْمُ ٱلدِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللَّالَّ الللَّهُ اللَّهُ ا
- 9 أنه لا يُغني أحدٌ في ذلك اليوم عن أحد، ولا يملك أحد نجاة أحد، كما قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَوْمًا لَا بَحْزِى نَفْشُ عَن نَفْسٍ شَيْعًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا مَنْهَا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴿ اللَّهِ لَهُ اللَّهِ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ اللهُ لَهُ السَّفَاعة، لمن شاء من أهل التوحيد.
- ١٠ ـ أن الأمر كلُّه يوم القيامة لله، والأمر كله لله في الدنيا





سورة المطففين \_ وهي مكية على الأرجح، وهي ست وثلاثون آية \_ تضمنتِ الآياتُ الستُّ الأولى وعيدَ المطففين، وتوبيخَهُم، وتقبيحَ عملهم، والحامل لهم عليه.

كما تضمنتِ الآياتُ الإحدى عشرة بعدها ذكرَ وعيدِ الفجار، وهم الكفار المكذبون بالبعث وبالآيات، وفيها وصفُ حالهم ومصيرهم يوم القيامة.

وتضمنت الآياتُ الإحدى عشرة بعدها بشارةَ الأبرار بعلو المنزلة وبالنعيم المقيم، وبالنظر إلى ربهم الكريم، فنعْمَتِ العاقبة، وذلك الفوز العظيم.

وتضمنت الآياتُ الثمانُ الأخيرة العودَ إلى الدُّنيا بذكر حال المجرمين (وهم الكافرون) مع المؤمنين في الدنيا؛ مِن ضحكهم منهم، وتغامزهم إذا مرَّ بهم المؤمنون، وفرحِهم بما كان منهم من السخرية والتنقص للمؤمنين.

وفي الآيات موازنة بين حال الكفار مع المؤمنين في الدنيا، وحال المؤمنين مع الكفار في الآخرة، فبين الحالين تقابل؛ فالمضحوك منه في الدنيا هو الضاحك في الآخرة، والضاحك في الدنيا هو المضحوك منه في الآخرة.

### الآيات:

﴿ وَنَٰلُ لِلْمُطَفِفِينَ ۞ ٱلَّذِينَ إِذَا ٱلْكَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ۞ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ يُحْسِرُونَ ۞ أَلَا يَظُنُّ أُوْلَتِكَ أَنَهُم مَبْعُوثُونَ ۞ لِيَوْمٍ عَظِيمٍ ۞ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾ [المطففين].

هذه الآيات تضمنت ذم المطففين، والدعاء عليهم، وبيان المراد بهم، وتوبيخهم على فعلهم القبيح، وقد روى النسائي في الكبرى وابن ماجه وغيرهما عن ابن عباس على قال: لما قدم نبي الله الله المدينة، فكانوا من أخبث الناس كيلًا، فأنزل الله الله الله المكين الله المكين الله المكين الكيل بعد ذلك (١).

وقد استدل بهذا الأثر من ذهب إلى أن السورة مدنية.

وذهب ابن مسعود والضحاك وغيرهما إلى أنها مكية، ويدل لذلك أن ما تضمنته السورة من المعاني؛ من التكذيب بالبعث والاستهزاء بالمؤمنين مناسبٌ لحال الكافرين.

وقيل: إن السورة نزلت بين مكة والمدينة.

#### التفسير:

وَرَيْلٌ لِلْمُطَفِفِينَ ﴿ أَي: هلاك وعذاب شديد وخزي للمطففين، وأصل الويل الشر والهلاك، ﴿لِلْمُطَفِفِينَ ﴿ أَي: الباخسين في الكيل والوزن، وأصل المُطفِّف هو الذي يأخذ الشيء الطفيف (أي: القليل التافه) بغير حقّ.

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى (۱۱۷٦٦)، وابن ماجه (۲۲۲۳)، وصححه الحاكم (۳۳/۲)، وابن حبان (۲۸۱/۱۱). وقال في «مصباح الزجاجة» (۲/۱۸۱) على سند ابن ماجه: «هذا إسناد حسن؛ على بن الحسين بن واقد مختلف فيه، وباقي رجال الإسناد ثقات».

وإذا كان هذا الوعيد واقعًا على التطفيف، وهو أخذ الشيء القليل، فما بالك بمن يأخذ الكثير، ويسطو على الصغير والكبير؟!

ثم بيَّن حالهم وما استحقوا به الوعيد، فقال: ﴿ الَّذِينَ إِذَا اَكَالُواْ عَلَى النَّاسِ ﴾؛ أي: إذا قبضوا الذي لهم على الناس بالكيل ﴿ يَسَتَوْفُونَ ﴿ ﴾ ؛ أي: أخذوه وافيًا كاملًا لأنفسهم، فالاكتيال أخذ الحق من الغير، ويتعدى فعله بـ (مِن)، يقال: اكتلتُ منه الطعام؛ إذا أخذتَه منه، وعدي بـ (على) في الآية لأن المقبوض حقٌ على المأخوذ منه.

﴿وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَرَنُوهُمْ ﴾؛ أي: كالوا للناس أو وزنوا لهم ﴿يُغْسِرُونَ ﴿ كَالَتُك وَكِلْتُ لك ، وَيَغْسِرُونَ ﴿ يَقَالَ: كِلْتُك وكِلْتُ لك ، ووزنتك ووزنت لك ، كما يقال: نصحتك ونصحت لك ، فهذه الأفعال ونحوُهَا تتعدى بنفسها ، وتتعدى بحرف الجر.

وفي قوله: ﴿ اللَّذِينَ إِذَا الْكَالُواْ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴿ فَ قَد يقال: إنه لا عيب على مَن أخذ حقّه وافيًا؟ فيقال: إن الوعيد في الآيات على المجموع؛ فهم في حال الأخذ يستوفون، وفي حال الإعطاء يبخسون وينقصون، فهؤلاء متوعدون بالعذاب العظيم.

ذُكِرَ أَن أعرابيًا قال لأحد الملوك: «قد سمعتَ ما قال الله في المطففين»، أراد بذلك أن المطفف قد توجَّه عليه الوعيد العظيم الذي سمعت به، فما ظنك بنفسك، وأنت تأخذ أموال المسلمين بلا كيل ولا وزن؟!

وَالَا يَظُنُّ أُولَتِكَ أَنَّهُم مَّبَعُوثُونَ ﴿ أَي: ألا يعلم أولئك المطففون اللؤماء أنهم مبعوثون، والهمزة للإنكار عليهم وتوبيخهم، والتعجب من حالهم، وأشار إليهم باسم الإشارة الموضوع للبعيد ذمًا لهم، ولبعد مرتبتهم في الشر.

وقيل: الظن في الآية على بابه، وأن مجرد ظن البعث كافٍ في مجانبة هذا الخلق الذميم.

وانم مَنْعُونُونَ في لِوَم عَظِيم في الله الله الله الله الله الله القيامة، فيجازون بأعمالهم، وفي ذلك تهديد شديد لهم، ووصفه تعالى لذلك اليوم بالعظيم؛ لما يكون فيه من الخطوب والأهوال التي يشيب لها الولدان؛ من الحساب، والجزاء، والجنة، النار، والصراط، والميزان، ودنو الشمس من الخلائق حتى يغيب أحدهم في رشحه إلى أنصاف أذنيه، فهو ـ ورب الكعبة ـ يوم عصيب، ويوم عظيم.

وإن شيئًا عظّمه الله فلا بد أن يكون في غاية العظم، ولهذا حذر الله عباده وأنذرهم ذلك اليوم، ووصفه بأوصاف كثيرة، وذكر ما يكون فيه، كقوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمْ إِنَ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءً عَظِيمٌ ﴿ إِنَ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءً عَظِيمٌ ﴿ وَلَكِكَنَّ عَذَابَ اللهِ شَدِيدٌ ﴿ وَلَكِكَنَ عَذَابَ اللهِ شَدِيدٌ ﴿ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

وقوله عَلَىٰ في هذه السورة: ﴿ يُوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِ الْعَالَمِينَ ﴿ إِي اَلْعَالَمِينَ ﴿ اِي اَلَهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ المطففون وغيرهم، يقومون من قبورهم للحساب بين يدي الله عَلَىٰ المطففون وغيرهم، ﴿ لِرَبِ الْعَالَمِينَ ﴿ إِنَ الْعَالَمِينَ ﴿ إِنَا اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وذَكر تعالى اسمَهُ بأنه ربُّ العالمين؛ لأنه يدل على أن العباد مملوكون له، وأنه القاهر فوقهم، وأن مصيرهم إليه، فيَقْتص مِن الظالم للمظلوم، فلا يَضيع شيءٌ من حقوق العباد، وذلك من آثار مقتضى ربوبيته لخلقه.

وهذه الآيات وإن كانت نازلة في وعيد المطففين فإنها عامَّة؛

فتشمل كلَّ مَن يظلم الناس بأكل أموالهم، وبخس حقوقهم، ولا سيما المستضعفين؛ كاليتامى، فكلُّ أولئك ينتظرون هذا اليوم العظيم.

قال الزمخشري: «في هذا الإنكار، والتعجيب، وكلمة الظّن، ووصْفِ اليوم بالعظيم، وقيام الناس فيه لله خاضعين، ووصفِ ذاته بربِّ العالمين = بيانٌ بليغٌ لعظم الذَّنْبِ وتفاقم الإثم في التطفيف، وفيما كان مثل حاله؛ مِن الحيف وتركِ القيام بالقسط والعمل على السَّويَّة والعدل في كلِّ أخذٍ وإعطاء، بل في كل قول وعمل»(١).

# 🞕 الفوائد والأحكام:

١ \_ جواز افتتاح الكلام بوعيد الظالمين.

 ٢ ـ الدعاء على المطففين بالويل، وهو الهلاك والدمار، وهذا يتضمن وعيدهم.

٣ ـ تحريم التطفيف في المكيال والميزان، وهو نقصهما، كما قال تعالى: ﴿وَلَا نَنقُصُواْ الْمِكِيَالَ وَٱلْمِيزَانَ ﴾ [هود: ٨٤]، وذلك من قِبَل المؤدِّي للحق، وهو الإخسار في قوله: ﴿يُخْسِرُونَ ﴿ اللهِ أَي: يُخسِرون مَن كالُوا لهم أو وزنوا لهم بالنقص من حقهم في المكيل والموزون.

٤ ـ قُبح محاباة النفس مع ظلم الغير، فيستوفي حقَّه، ويُنْقِص حقَّ غيره.

- ٥ \_ مدح العدل في القضاء والاقتضاء.
- ٦ ـ التخويف بيوم البعث؛ للزجر عن التطفيف.
  - ٧ \_ إثبات البعث.

<sup>(</sup>۱) الكشاف: (٦/٣٣٦).

٨ ـ التوبيخ على إنكار البعث.

٩ ـ أن يوم القيامة يوم عظيم لما فيه من الأمور العظام.

۱۰ ـ أن الناس يقومون مِن قبورهم يوم البعث، ولهذا سمي يوم القيامة، كما قال تعالى: ﴿فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ﴿ الزمر].

ان الناس يقومون من قبورهم استجابة لدعوة الله رب العالمين، كما قال تعالى: ﴿ مُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً مِنَ ٱلْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ عَكُمْ دَعُوةً مِنَ ٱلْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ عَكُمْ دَعُوةً مِنَ ٱلْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ عَكُمْ دُعُونًا مِن اللهِ مَا .

١٢ \_ إثبات ربوبية الله العامة.

١٣ ـ الرَّدُّ على منكري البعث.

١٤ ـ الرَّدُ على أصحاب وحدة الوجود؛ لقوله: ﴿ لِرَبِ ٱلْمَالِمِينَ ﴿ ﴾؛
 حيث فرَّق بين الخالق والمخلوق.

#### 

ولما ذكر يوم القيامة أتبعه بذكر ما يكون فيه من مصير الفجار والأبرار، وابتدأ بالفجار؛ لأن الحديث عنهم من أول السورة، فقال:

﴿ كَلَّا إِنَّ كِنْبَ الْفُجَارِ لَغِي سِجِينِ ﴿ وَمَا أَذَرَنَكَ مَا سِمِينٌ ﴿ كَنَبُّ مَرَقُومٌ اللَّهِ وَمَا يُكَذِبُ إِللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَمَا يُكَذِبُ إِلَهُ كُلُ مُعْتَدٍ أَيْدٍ إِلَهُ كُلُّ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا يَكَذِبُ إِلَا كُلُ مُعْتَدٍ أَيْدٍ ﴿ إِنَّا نُنْكَى عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا السَطِيرُ الْأَوْلِينَ ﴿ كَالَّمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْ قُلُوجِهِم مَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ كَالَمَ اللَّهُ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَ إِلَّهِ لَمَتْحُوبُونَ ﴿ كُلَّ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللّ

### 🛞 التفسير:

قوله: ﴿ كَلَّا ﴾؛ أي: حقًا، وجَعَلَها بعضُهم للردع، والأول أظهر؛ لأنها موطّئة للخبر المؤكّد بعدها: ﴿إِنَّ كِنْبَ الْفُجَارِ﴾؛ أي: مصيرَهُم و ﴿ سِجِّنِ ﴿ كَامُ عَلَمٌ عَلَى ذلك المكان المظلم الضيق، مأخوذ من السَّجْن؛ الذي هو الحبس والتضييق، وهو على صيغة المبالغة (فِعِيل) للدلالة على تناهيه في الضِّيق والظلمة، وأنه لا رَوح فيه ولا سَعة، ولهذا عظم الله شأنه بالاستفهام، فقال: ﴿ وَمَا أَذَرَنكَ مَا سِجِينٌ ﴿ الله الله عَلَى هذا لا يكون قوله: يُدرك هَولُه، فهذا الجملة الاستفهامية معترضة، فعلى هذا لا يكون قوله: ﴿ كِنَبُ مَرْقُومٌ ﴿ لَي حوابًا لقوله: ﴿ وَمَا أَذَرَنكَ مَا سِجِينٌ ﴿ مَ الله متعلق بِ حَرِينَا الفَجَارِ ﴾ أي: كتاب الفجار كتابٌ مرقوم، وهو كتابهم المكتوب بركِننَبُ الفُجَارِ ﴾ أي: كتاب الفجار كتابٌ مرقوم، وهو كتابهم المكتوب فيه مصيرهم ﴿ مَرْقُومٌ ﴿ الله عَلَى الل

وَيَلُّ يَوْمَإِ لِلْمُكَذِبِينَ ﴿ أَي: عذاب عظيم في ذلك اليوم لهم، والتنوين في وَوَمَإِ لَهُ تنوين عِوض عن محذوف، أي: يوم إذْ يقوم الناس لرب العالمين، والَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ الدِينِ ﴿ اللَّهِ يَدِينَ فيه العباد، أي: يجزيهم والحساب، وسُمي يومَ الدين؛ لأن الله يَدين فيه العباد، أي: يجزيهم بأعمالهم، فيجب الإيمان بذلك اليوم إيمانًا جازمًا لا شك فيه، فمن كذب به أو شك فيه كفر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (١٨٥٣٤)، وأبو داود (٤٧٥٣)، وصححه الحاكم (٩٣/١). وقال ابن منده في كتاب الإيمان (٩٣/٢): «هذا إسناد متصل مشهور ... وهو ثابت على رسم الجماعة»، وقال محققو المسند: «إسناده صحيح، رجاله رجال الصحيح».

وَمَا يُكَذِّبُ بِهِ اللهِ أَيْ بِيهِ الآثام وعظيمها، وإِذَا نُنْلَى عَلَيْهِ النَّنْنَا اللهِ الآثام وعظيمها، وإذَا نُنْلَى عَلَيْهِ النَّنْنَا الله القرآن، وأضاف الله الآيات إلى نفسه المقدسة؛ لأنها كلامه الذي أنزله، وقال أسَطِيرُ ٱلْأَوْلِينَ شَلَى اللهِ أي: هذا المكذب حين تتلى عليه آيات القرآن قال عنها: أساطير الأولين، أي: حكايات الغابرين، فلا يوثق بها، ولا يُعوَّل عليها في شيء، فلا تكون من عند الله بزعمه، وفيه إنكار النبوة أيضًا، والأساطير غلب استعمالها في الأباطيل، مفردها أسطورة، فهذه ثلاث صفات وصف بها هذا الأثيم المكذب بيوم الدين.

وقوله: ﴿ كُلَّا بَلْ رَانَ ﴾ قرأ حفص بسكتة خفيفة على لام ﴿ بَلْ ﴾ ؟ لتتبين اللام، وقرأ الجمهور بإدغام اللام في الراء بعد قلب اللام راءً ؟ لتقارب مخرجيهما، قال سيبويه: والإدغام أحسن (٢).

ثم قال تعالى: ﴿ كُلُّا ﴾؛ أي: حقًّا ﴿ إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَبِذِ ﴾؛ أي: يوم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (٣٣٣٤)، وابن ماجه (٤٢٤٤)؛ من حديث أبي هريرة والله الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۲) الكتاب (۲/ ۱۱٤) ط. بولاق.

يبعثون ﴿ لَمَحْبُونُونَ ﴿ فَكُ يرونه بخلاف المؤمنين؛ فإنه يرونه تعالى بأبصارهم وينظرون إليه، قال الإمام مالك بن أنس كَلَّلُهُ في هذه الآية: لما حَجَب أعداء فلم يروه تجلى لأوليائه حتى رأوه، وقال الإمام الشافعي كَلَّلُهُ: لما حجب قومًا بالسخط، دل على أن قومًا يرونه بالرِّضا (١).

قال تعالى: ﴿ مُ إِنَّهُم مع حرمانهم من رؤية ربهم ﴿ اَسَالُوا اللّه عَلَيْهِم النار اللّه عَلَيْهِم العذاب والحسرة، ولذا جاء بعد حجبهم عن رؤية ربهم يضاعِفُ عليهم العذاب والحسرة، ولذا جاء العطف بـ (ثم) الدالة على التراخي الرُّتَبي، فأفادت الترقي في الوعيد، ﴿ مُ اَلَى الله الله على سبيل التوبيخ والتقريع ﴿ هَذَا الّذِي كُتُم بِهِ اللّه الذي كنتم تكذبون به في الدنيا، فذوقوه الآن، كما قال الله العذاب الذي كنتم تكذبون به في الدنيا، فذوقوه الآن، كما قال الله المؤمّا الآية [الطور].

ويحتمل أنَّ قائل ذلك هم الملائكة خزنة جهنم، وليس ثمَّة ما يقتضي تعيين القائل، ولكن المقصود هو القول نفسه، فظهر بذلك أنهم يجتمع عليهم العذابان؛ الجسدي بالنار، والنفسي بالحجب والتوبيخ، نعوذ بالله من غضبه وعقابه.

### 🛞 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ تأكيد وعيد الفجار.
- ٢ ـ الإشارة إلى أن المطففين من الفجار.
- ٣ ـ أن لكل فاجر كتابًا يتضمن ذكر مصيره.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١٩/ ٢٥٩).

- ٤ ـ أن الفجور ضد البر، للمقابلة بين الفجار والأبرار. كما في سورة الانفطار.
  - ٥ ـ أنَّ مصير الفجار أسفلُ سافلين.
    - ٦ \_ أن سجين أسفل سافلين.
      - ٧ ـ تهويل أمر سجين.
    - ٨ ـ أن من أسماء النار سجين.
  - ٩ ـ أن كتاب الفجار حقيقى؛ لقوله: ﴿ كِنَبُّ مَرَقُومٌ ﴿ ١٠٠٠ .
    - ١٠ ـ تهديد المكذبين ووعيدُهم.
- ١١ \_ أن وعيدهم يَحل بهم في ذلك اليوم العظيم؛ لقوله: ﴿ يَوْمَهِذِ ﴾ [المطففين: ١٠].
- ۱۲ ـ أن من أسماء يوم القيامة (يوم الدين)، كما قال تعالى: ﴿ مَا لِكِ يَوْمِ ٱلدِينِ ﴾ [الفاتحة].
  - ۱۳ ـ أن التكذيب به من أنواع الفجور.
    - ١٤ ـ وجوب الإيمان بيوم القيامة.
- ١٥ \_ أن المكذب بيوم القيامة مُعْتَدِ لحدود الله، أثيم بمعاصي الله، مكذب بآيات الله.
  - ١٦ ـ أن الأساطير هي الأكاذيب والأخبار التي لا أصل لها.
- الله الله فيهم: ﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهُمْ ءَايَنْتُهُ إِنَاتُهُمْ إِيمَانًا ﴾ [الأنفال: ٢].
  - ۱۸ ـ زجر المكذبين بآيات الله وردعهم.
- ۱۹ ـ أن تكذيبهم للقرآن لا لخفاء بحُجَجِه، بل لِـمَا غطى على قلوبهم مما كسبوه من أنواع المعاصي.

٢٠ ـ أن الأعمال السيئة سببٌ للشر والعذاب، ومثلها الأعمال الصالحة؛ فإنها سبب للخير والثواب.

٢١ ـ وعيد المكذبين بحجْبِهم عن ربهم يوم القيامة.

٢٢ ـ أن من أنواع العذاب الحجاب عن الله.

٢٣ ـ أن المؤمنين يرون ربهم يوم القيامة، خلاف حال المكذبين.

٢٤ ـ أن الله يُرى يوم القيامة.

٢٥ ـ أن من أنواع النعيم ـ وهو أعلاها ـ رؤية الله يوم القيامة.

٢٦ ـ إثبات ربوبية الله العامة.

۲۷ ـ أن منتهى المكذبين النار.

٢٨ ـ أن من أسمائها الجحيم.

٢٩ ـ توبيخ المكذبين على تكذيبهم.

٣٠ ـ الجمع لهم بين العذابين الحسي والمعنوي.

#### 

ولما ذكر تعالى كتاب الفجار ذكر بعده كتاب الأبرار؛ ليبين الفرق بين الكتابين وعاقبة الفريقين، وعلى طريقة القرآن في الجمع بين النذارة والبشارة، فقال سبحانه:

﴿ وَكُلَّ إِنَّ كِنْبَ ٱلْأَبْرَارِ لَغِي عِلْتِينَ ﴿ وَمَا أَدَرَنَكَ مَا عِلِيُّونَ ﴿ كِنَبُ مَرَقُومٌ ﴿ وَمَا أَدَرَنَكَ مَا عِلِيُّونَ ﴿ كِنَبُ مَرَقُومٌ ﴾ يَشْهَدُهُ الْمُقَرَّوُنَ ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَغِي نَعِيمٍ ﴿ عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ يَظُرُونَ ﴿ تَعَرفُ عَنْ الْأَرْآبِكِ يَظُرُونَ ﴿ تَعَرفُ فِي فِي وَجُوهِهِمْ نَضْرَةً النَّعِيمِ ﴿ فَي يُسْفَوْنَ مِن تَحِيقٍ مَخْتُومٍ ﴿ فَي خِتَمُهُ مِسْكُ وَفِي فَي وَجُوهِهِمْ نَضْرَةً النَّعِيمِ ﴿ فَي يُسْرَبُ مِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافِسُونَ ﴿ فَي وَمِزَاجُهُ مِن تَسْنِيمٍ ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ مِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ لَكُ المُفَرَّدُونَ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

# 🞕 التفسير:

قوله سبحانه: ﴿كُلّا ﴿ حَقًّا ﴿إِنَّ كِنَبُ ٱلْأَبْرَارِ ﴾؛ أي: مصيرَهم المكتوب، و﴿ٱلْأَبْرَارِ ﴾ جمع برِّ \_ كرَبِّ وأرباب، أو جمع بارِّ كصاحب وأصحاب \_ وهو المؤمن الذي يعمل البر، أي: الذي أدى الطاعات وترك المحرمات، فإن البر إذا أُطلق شمل هذا كله، كما في هذه الآية، وكما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَمِيمٍ ﴿ اللانفطار]، بخلاف ما إذا قُرن بالتقوى، فإن البِّرَ حينئذٍ يختص بفعل الطاعات، والتقوى باجتناب المحرمات، ومنه قوله تعالى: ﴿وَتَمَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرَ وَالْتَقَوَى المائدة: ٢].

قوله: ﴿إِنَّ كِنْبُ ٱلْأَبْرَارِ لَهِى عِلْتِينَ ﴿ أَي: في أعالي الجنة، فهو ارتفاع فوق تصور العقول؛ لأنهم بلغوا في الطاعة منزلة عظيمة، وعلى هذا؛ ف (عليون) علم على الجنة؛ لأنها في السماء، وهي درجات وأعلاها الفردوس التي سقفها عرش الرحمٰن، كما جاء في الحديث: «فإذا سألتم الله فسلُوه الفردوس؛ فإنه أوسَطُ الجنّة وأعلى الجنّة، وفوقه عرش الرحمٰن، ومنه تفجّرُ أنهار الجنّة»(١).

ف (عليون) على هذا التفسير اسمٌ لا واحدَ له من لفظه؛ مثل: عشرين وثلاثين، وجاء على هذه الصيغة للدلالة على علو الجنة وارتفاعها، وعلو أقدار أهلها، فكان الجزاء مناسبًا لأحوالهم وأعمالهم.

﴿ وَمَا أَذَرَنكَ مَا عِلِيُّونَ ﴿ إِنَّ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٤٢٣)؛ من حديث أبي هريرة ظليمة.

أي: مكتوب مفروغ منه، أثبت فيه مصيرهم، فلا يتغير ولا يتبدل، ويَنْهُدُهُ اللَّهَرَّونَ (الله)؛ أي: يحضر كتابته المقربون؛ وهم الملائكة المقربون من كل سماء من السماوات السبع، وهؤلاء لهم عند الله مقام كريم، فشهودهم للكتاب يدل على عظم شأنه وشرف أهله.

ثم ذكر ما أعد لهم في الجنة من النعيم المقيم والثواب العظيم، فقال: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَغِي نَعِيمٍ ﴿ (النعيم): مصدر بمعنى النعمة، أي: هم في نعمة عظيمة من جمال مظهر، ورفاهية عيش، وراحة بال، واطمئنان نفس، فالنعيم محيط بهم من كل جانب، ومن هذا النعيم أنهم ﴿ عَلَ الْأَرْآبِكِ يَظُرُونَ ﴿ (الأرائك): جمع أريكة، وهي سرير مزخرف تُرخى عليه حَجَلتُه المتصلة به، وهي سترة تسدل على السرير من فاخر الثياب، وفيها أُبَّهة المجلس وجماله، فالأريكة اسم لمجموع السرير والحجلة، فإذا لم يكن ثمة حجَلة فهو سرير، وجاء أن أهل الجنة يجلسون مع أزواجهم على الأرائك، قال تعالى: ﴿إِنَّ أَصْحَلَ ٱلْمَنِيَ الْيُومَ فِي شُعُلِ فَيَكُونَ ﴿ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّرَائِكِ مُتَكُونَ ﴿ إِسَا.

وقوله: ﴿عَلَى ٱلْأَرَابِكِ يَظُرُونَ ﴿ أَي: إلى ربهم سبحانه، وينظرون وهم في مجالسهم تلك إلى ما يسرهم مما أعده الله لهم من النعيم، من كل ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين، والآية تعم الأمرين، كما يدل عليه حذف المفعول مِن ﴿يَظُرُونَ ﴿ وَهَا ﴿ وَتَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ ﴿ وَالْخَطَابِ فِي ﴿ تَعْرِفُ ﴾ لغير مُعيّن، أي: النَّعِيمِ ﴿ أَي: بهجة النعيم، والخطاب في ﴿ تَعْرِفُ ﴾ لغير مُعيّن، أي: يدرك كلُّ مَن رآهم أنهم أهل نعمة، لما يُرَى على وجوههم من العافية والنعومة والحُسن والبِشْر، كما قال تعالى: ﴿ وُجُوهٌ مُ يَوْمَإِذِ مُسْفِرَةٌ ﴿ مَا صَاحِكَةٌ مَسْفِرَةٌ ﴾ [عبس].

وقوله: ﴿يُسْفَوْنَ مِن رَّحِيقٍ مَّخْتُومٍ ۞﴾؛ أي: من خمر خالصة لا

كدر فيها ولا غش، فيسقيهم خدمهم، وهذا من تمام النعيم، فهم لا يتكلفون عناء سقي أنفسهم، ولذا لم يقل: يشربون، كما قال تعالى: ويَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُ مُّخَلُونَ فِي إِنْكُوبِ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسِ مِن مَعِينِ فِي السواقعة]، ويَتَنهُ مِسْكُ هذا تفسير لقوله: ﴿مَخْتُومٍ فَي الله أَي: آخره ونهايته مسك تفوح رائحته، وفي قوله: ﴿خِتَنهُ مِسْكُ ﴾ إشارة إلى أنه وضع بقدر حاجة صاحبه فيشربه كله، فهو يتلذذ بآخره كما تلذذ بأوله.

وَفِي ذَلِكَ النعيم العظيم وفَلْيَتَنَافِس المُنْنَافِسُونَ ﴿ أَي: فليتسابق المتسابقون، وليعملوا بطاعة الله ليدركوا هذا النعيم فلا يفوتهم، والتنافس مأخوذ من الشيء النفيس الذي تطلبه النفوس وتتغالى فيه، والتنافس هنا يكون بكثرة الأعمال الصالحة، كما قال تعالى: ﴿لِيثُلِ هَلْا فَلْيَعْمَلِ الْعَمْلُونَ الله الصافات].

وقوله: ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُنَنَافِسُونَ ﴿ الْجَمَلَةُ مَعْتَرَضَةً فَي سَيَاقً وَصَفُ النعيم؛ لاستثارة همة المخاطبين للَّحاق بركب الأبرار.

ولما أخبر عن الشراب أتبعه بذكر مزاجه، فقال: ﴿وَمِزَاجُهُم مِن السّنِيمِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وبعد؛ فالمتدبر لهذه الآيات يجد فيها مقابلة بين الفريقين في وصفهم ومصيرهم وجزائهم؛ فهؤلاء هم الأبرار، وهم في عليين، وفي النعيم، وإلى ربهم ينظرون، وكانوا به مؤمنين، وأولئك هم الفجار، وهم

في سجين، وفي الجحيم، وعن ربهم محجوبون، وكانوا به مكذبين. وفي البر كل عمل صالح محمود، وفي الفجور كل عمل سيئ مذموم. نسأل الله أن يسلك بنا سبيل الأبرار والمقربين، وأن يجنبنا سبيل الفجار والمكذبين.

# 🎕 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ تأكيد وعد الأبرار.
- ٢ ـ أن البرَّ ضد الفجور، والأبرار ضد الفجار.
- ٣ ـ أن لكل واحد من الأبرار كتابًا يتضمن جزاء وعاقبته وهي الجنة بما فيها من أصناف النعيم.
  - ٤ ـ أن الجنة عالية، وأعلاها الفردوس.
  - ٥ ـ تعظيم أمر الجنة في علوها، كيف وأعلاها سقف الرحمٰن؟!
- ٦ ـ أن كتاب الأبرار حقيقي، أي مكتوب كتابة؛ لقوله: ﴿كِتَبُّ مَرَّوُمٌ ﴿ لَكَ اللَّهُ اللَّاللَّالِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ
- ٧ ـ أن أفضلَ الملائكة؛ المقربون منهم من الله تعالى، قال تعالى: ﴿ لَن يَستَنكِفَ الْمُسَيعُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِللّهِ وَلَا ٱلْمُلَيْكِكُهُ الْمُقرَّبُونَ ﴾ [النساء: ١٧٢].
  - ٨ ـ تفاضل الملائكة في منازلهم.
  - ٩ ـ شهودُ الملائكة المقربين كتابَ الأبرار؛ تعظيمًا لأمره.
    - ١٠ ـ تفخيم شأن كتاب الأبرار.
    - ١١ ـ طِيب عيش الأبرار في الجنة.
- ۱۲ ـ أن من نعيم الأبرار الجلوس على الأرائك والنظر إلى ما يشاؤون، وأعلى ذلك النظر إلى وجه الله سبحانه.
- ۱۳ ـ ظهور أثر النعيم على وجوههم، بالنَّضَارة والحُسن والبهاء، يَعْرف ذلك من يراهم.

- ١٤ ـ أن مِنْ أشربة الجنة الرحيق.
- ١٥ ـ أن الأبرار يسقون من ذلك الرحيق.
  - ١٦ ـ أن آخر شرابهم مُطيبٌ بالمسك.
- ١٧ ـ أن نعيم الجنة جدير بتنافس المتنافسين.
- ١٨ ـ الأمر من الله بالتنافس فيه، وذلك بالتنافس في أسبابه، وهي
   الأعمال الصالحة.
  - ١٩ ـ أن من أشربة الجنة (التسنيم)، وأنه عينٌ من عيون الجنة.
    - ٢٠ ـ أنه يمزج للأبرار من التسنيم.
- 71 ـ أن الأبرار إذا ذكروا مع المقربين صاروا صنفين: (أبرارًا، ومقربين)، وإذا أُفردوا دخل فيهم المقربون، كما في سورة الانفطار، ولذا ذكر الله صنفي أهل الجنة في سورة الواقعة، فقال تعالى: ﴿ وَٱلسَّنِقُونَ السَّنِقُونَ السَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّنِهُ اللَّهُ اللَّ

ولما ذكر الله مصير الفريقين وتباين حاليهما، أتبع ذلك بذكر حال المجرمين الفجار مع المؤمنين في الدنيا، وحال المؤمنين مع المجرمين في الآخرة، وما بينهما من التباين والتقابل، وفي هذا بيانٌ لسبب ذلك التباين في المصير، فقال سبحانه:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱجْرَمُوا كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يَضْحَكُونَ ﴿ وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَنْعَامَرُونَ ﴿ وَإِذَا اَنْقَلَبُواْ إِلَىٰ ٱلْمِلِهِمُ اَنْقَلَبُواْ فَكِهِينَ ﴾ وَإِذَا رَأَوْهُمْ قَالُواْ إِنَّ مَعْلَوْنَ مَا مُنُوا مِنَ مَتُولًا مِنَ الْمَنْوَا فَكِهِينَ ﴾ وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَنْفِظِينَ ﴾ فَالْمَوْمَ الَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ الْكُفّارِ يَضْحَكُونَ ﴾ وَمَا الْأَرَابِكِ يَظُرُونَ ﴾ هَلْ ثُوْبَ الْكُفّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ اللهُ وَالمَطففين].

### التفسير:

قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱجْرَمُواْ ﴾؛ أي: الكفار، والمجرم في اصطلاح القرآن هو الكافر، وذِكرُهم بالاسم الموصول للدلالة على سبب فعلهم؛ وهو الإجرام الذي هو الكفر واكتساب الآثام، ﴿كَانُوا ﴾ في الدنيا ﴿مِنَ النَّيْنَ ءَامَنُوا يَضْحَكُونَ ﴿ الْكَفْرِ واكتساب الآثام، ﴿كَانُوا ﴾ في الدنيا ﴿مِنَ النَّيْنَ ءَامَنُوا يَضْحَكُونَ ﴿ اللَّهِ على سبيل التَّهكُم، ويسخرون منهم، كما كان يفعله كفار قريش (كأبي جهل، والوليد بن المغيرة، وغيرهما) مع النبي عَيْنَ والمؤمنين، ﴿وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَنَعَامَرُونَ ﴿ اللَّهِ وَالمؤمنين، ﴿ وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَنَعَامَرُونَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٩]، ف(الباء) عليه، كما قال تعالى: ﴿ أَوْ كَالَّذِى مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ ﴾ [البقرة: ٢٥٩]، ف(الباء) و(على) يتعاقبان، المعنى: إذا مرّ المؤمنون بالكفار تغامز الكفار؛ أي: يغمز بعضهم بعضًا بالعين أو بالحاجِب أو بالشَّفَة استهزاءً بالمؤمنين.

ويحتمل أن يكون الفاعل في ﴿مَرُّوا عائدًا على المشركين؛ أي: إذا مر المشركون بالمؤمنين، ويؤيد ذلك أن الضمائر مِن قَبلُ ومن بعدُ تعود على المشركين، ﴿وَإِذَا انْقَلَبُوا إِلَى آهُلِهِمُ ﴾؛ أي: إذا رجع الكفار إلى أهلهم في بيوتهم ﴿انقلَبُوا فَكِهِينَ ﴿ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ منين، وقد يحكونه لأهليهم، وهذا من تمام إعجابهم بفعلهم.

﴿ وَإِذَا رَأَوْهُمْ ﴾؛ أي: إذا رأى الكفارُ المؤمنين ﴿ قَالُوٓا إِنَّ هَـُوُلاَهِ لَضَآلُونَ ﴿ كَانِهُم ، فَهذا هو الصَّلَالُونَ ﴿ اللهُم ، فَهذا هو الصَلال بزعمهم .

﴿ وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَفِظِينَ ﴿ أَي: والحال أن هؤلاء الكفار ما أرسلوا على المؤمنين حافظين، أي: رُقباء يحفظون عليهم أعمالهم، ويشهدون عليهم بالضلال أو الرشد، فالآية إنكار من الله عليهم وتهكم بهم، ولهذا جازاهم الله بضد فعلهم في الآخرة، وذلك أن المؤمنين يضحكون منهم هناك، كما كان الكفار يضحكون منهم في الدنيا، ولذا

قال: ﴿ فَٱلْيَوْمَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ ﴿ ﴾؛ ﴿ فَٱلْيَوْمَ ﴾ أي: يسوم القيامة، ف (أل) للعهد الذكري؛ لأنه قال قبل ذلك: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْمَامِينَ ﴿ يَكُومُ النَّاسُ لِرَبِّ المطففين].

فالمؤمنون في ذلك اليوم ﴿عَلَى ٱلْأَرَابِكِ يَظُرُونَ ﴿ إِلَى ما يسرهم من النعيم، وإلى ما صنع الله بأعدائهم من العذاب، وذلك إنفاذ لما أوْعد الله به الكفار، ولهذا قال تعالى: ﴿ مَلْ ثُونِكِ ؛ أي: جُوزي ﴿ ٱلكُفَارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ الكَفَارِ والمعاصي والاستهزاء؟ أي: قد جوزوا، فالاستفهام للتقرير، وهذا كقوله تعالى: ﴿ مَلْ أَنَى عَلَى ٱلإِنسَنِ حِينٌ مِن الكَفرِ الإِنسان].

ويحتمل أن يكون قوله تعالى: ﴿ هَلْ ثُوْبَ هِ مِن كلام المؤمنين، أي: ينظرون قائلين: ﴿ هَلْ ثُوبَ ٱلْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ ثَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ كَمَا جَاءَ فِي قُولُهُ تَعِالِي: ﴿ فَأَفْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَسَاءَلُونَ ﴿ قَالَ قَالِلٌ مِنْهُمْ إِنِي كَانَ لِي قَرِينٌ لَي فَرِينٌ الصافات] إلى قوله: ﴿ قَالَ هَلْ أَنتُهُ مُظَلِعُونَ ﴿ قَالَ الصافات] الآيات، وكما في قوله: ﴿ إِلَّا أَضَخَبُ ٱلْمِينِ ﴿ قَالَ فَي جَنَّتِ يَسَاءَلُونَ ﴿ عَنِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ مَا مَنْ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

# 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ أن الناس فريقان: مؤمنون، وكافرون.
  - ٢ ـ أنهما خصمان وضدان.
  - ٣ ـ إطلاق الإجرام على الكافرين.
- ٤ ـ غرور الكفار في أنفسهم، مع أنهم على الباطل.
  - ٥ \_ احتقارهم للمؤمنين.

٦ - أثر ذلك الإعجاب والاحتقار، وهو الضحك من المؤمنين
 والتندر بهم.

٧ ـ حكمهم لأنفسهم بالهدى وعلى المؤمنين بالضلال: ﴿وَالْوَا إِنَّ مَنْوَلَاهِ لَضَالُونَ اللهِ ﴾.

٨ ـ ذم الله للكافرين وتوبيخه لهم؛ لحكمهم بالضلال على المؤمنين، وما هم عنهم بمسؤولين ﴿وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَلْفِظِينَ ﴿
 ما في لفظ الإرسال من التهكم بهم.

٩ ـ تحريم السخرية بالمؤمنين والضحك منهم؛ لأنه من عادة الكافرين.

١٠ ـ التناسب بين أول السورة وآخرها؛ فاليوم في قوله: ﴿ فَالْيَوْمَ النَّاسُ الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ هو المذكور في أول السورة في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالِمِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

۱۱ \_ حُسن عاقبة المؤمنين، ونصرُهُم على الكافرين المستهزئين بهم.

١٢ ـ شماتة المؤمنين وهم في النعيم؛ بالكافرين وهم في دار الجحيم.

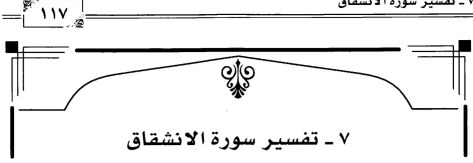
١٣ ـ أن من نعيم الجنة الأرائك الجميلة الوثيرة.

١٤ ـ نظر المؤمنين إلى ما شاءوا، وأجَلُّ ذلك نظرهم إلى ربهم.

10 ـ تساؤل أهل الجنة عن مصير الكافرين في قولهم: ﴿ هُلُ ثُونِ الْكَفَارُ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ هُلُ الْجَنِهِ عَنِ مَصِيرِ الكافرين في قولهم، وهذ كقوله الْكُفَارُ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ أَي: هل وَجَدوا جزاء عملهم، وهذ كقوله تعالى: عالى: ﴿ وَنَا خَنَتِ يَسَاءَلُونَ ﴿ عَنِ الْمُجْمِينَ ﴾ [المدثر]، وقوله تعالى: ﴿ وَنَادَى أَصْحَبُ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا فَهَلْ وَجَدْتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا فَهُلْ وَجَدْتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا فَالُواْ نَعَدْ ﴾ [الأعراف: ٤٤].

- ١٦ \_ إثبات الأسباب.
- ١٧ ـ أن الأفعال سبب الجزاء ثوابًا وعقابًا.
  - ١٨ \_ إطلاق الثواب على العقاب.
- ١٩ \_ حكمة الله وعدله في الجزاء على الأعمال.
- ٢٠ ـ أن الجزاء من جنس العمل؛ فكما ضحك الكفار من المؤمنين في الدُّنيا ضحك المؤمنون منهم في الآخرة.





هذه السورة تشبه سورتى التكوير والانفطار من حيث عرض أحداث القيامة، بل هي بالانفطار أشبه، وقد تضمنت ذكر حال السماء والأرض؛ فالسماء تنشق، والأرض تمد، وتُلقى ما في بطنها من الأموات، وتتخلى عنهم بعدما ضمتهم طويلًا، وذلك في الآيات الخمس الأولى.

كما تضمنت السورة افتراق الناس إلى فريقين: سعداء وأشقياء، ومِن مظاهر ذلك أخذُ المؤمن كتابه بيمينه وتيسير حسابه، وأخذ الكافر كتابه بشماله ومن وراء ظهره، وتحسره عند ذلك.

ثم أقسم الله على ما يصير إليه الناس من أحوال، وتنقل من حال إلى حال، ثم ختمت السورة بتوبيخ الكافرين على عدم الإيمان وعدم الانتفاع بالقرآن، وما يلاقونه من العذاب الأليم على التكذيب والعصيان إلا من آمن وعمل صالحًا؛ فله أجر غير ممنون، وقد علمت حديث ابن عمر المتقدم عن النبي عَيْ قال: «مَن سرَّه أن ينظر إلى يوم القيامة كأنه رأي عين فليقرأ: إذا الشمس كورت، وإذا السماء انفطرت، وإذا السماء انشقت»(۱).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في سورة التكوير.

# الآيات:

### التفسير:

﴿وَأَذِنَتْ لِرَبِهَا ﴾؛ أي: استمعت السماء لأمره سبحانه بالانشقاق، والمعنى: انقادت وأذعنت وأطاعت؛ يقال: أذِن فلانٌ لفلان، إذا سمع ما أمره به وانقاد له، ﴿وَحُقَّتْ إِنَى ﴾؛ أي: وحُقَّ لها أن تنقاد وتطيع، فهي حَريَّةٌ بذلك؛ لأن الذي أمرها هو ربُّها خالقها كِلْن.

 فِيهَ)؛ أي: وألقت ما في بطنها من الموتى ﴿وَغَلَتُ ﴿ اَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ خَلْتَ خَلُواً تَامًّا، وهذا كقوله تعالى: ﴿وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ اَنْفَالُهَا ﴾ إلى النزلزلة]، وقوله: ﴿وَأَذِنتُ لِرَبَّا النزلزلة]، وقوله: ﴿وَأَذِنتُ لِرَبَّا النزلزلة]، وقوله: ﴿ وَأَذِنتُ لِرَبَّا النزلزلة] وَحُقَ لَهَا أَنْ تَنقاد، فهي مثل وحُق لها أَنْ تَنقاد، فهي مثل السماء في كمال الانقياد.

ولم يذكر جواب الشرط ﴿وَإِذَا ﴾ للعلم به من الآيات الأخرى، كما جاء ذلك في سورة التكوير والانفطار، في قوله تعالى: ﴿عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا أَحْضَرَتْ ﴿ السَهِ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتْ ﴿ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتْ ﴿ وَلَهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

واعلم أن الله على لم يسق هذه الأخبار لمجرد الإخبار، بل الغاية إعلام العباد بما هم صائرون إليه؛ ترغيبًا وترهيبًا، ليأخذوا بأسباب النجاة من العذاب والفوز بعظيم الثواب، ولهذا قال سبحانه: ﴿يَكَأَيُّهُا اَلْإِنسَانُ ﴾ المراد الجنس، أي: جميع الإنسان مِن مؤمن وكافر، فهو خطاب لكل مكلف، ﴿إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدَّعًا فَمُلقِيهِ ﴿ الكدح ) هو السعي بجد واجتهاد، والمعنى: إنك عاملٌ عملًا ينتهي بك إلى الله، ﴿فَمُلقِيهِ ﴿ الكَدَح ) هو أي فائك ملاق ربك بعملك؛ إنْ خيرًا فخير، وإنْ شرًا فشر.

وقيل: ملاقٍ عملك، أي: جزاءَ عملك.

والقولان متلازمان، والأول أظهر؛ لأن ذكر لقاء العبد لربه كثيرٌ في القرآن، كقوله: ﴿مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ اللّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللّهِ لَاَتِهُ الآية [العنكبوت: ٥]، وقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا وَرَضُواْ بِالْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾ الآية [يونس: ٧]، وقوله: ﴿الّذِينَ يَظُنُونَ أَنَهُم مُلْقُواْ رَبِهِمْ وَأَنَهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ اللّهِ اللّهِ [البقرة].

ثم ذكر انقسام الإنسان عند ملاقاة الله إلى فريقين، وابتدأ بأهل

اليمين لفضلهم، فقال سبحانه: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُونَى كِلنَبَهُ, سِمِينِهِ ﴿ اَي : الله اليمنى، وهو المؤمن، و(الكتاب): صحيفة الأعمال، ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ اَي : سهلًا، وذلك بأنْ تُعرض عليه أعماله دون مناقشة، ويقرر بذنوبه، ثم يتجاوز الله عنه بمنّه وكرمه، كما يدل له قوله ﷺ لما سئل عن هذه الآية، قال: «ذلك العرض يعرضون، ومن نُوقش الحساب هلك» (۱۰).

﴿وَيَنَقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴿ أَي : يرجع إلى أهله في الجنة من الزوجات والذريات والإخوان، مسرورًا بتيسير الحساب والنجاة من العذاب، ومسرورًا بما أعده الله له من الكرامة.

وَالَمَا مَنْ أُونِيَ كِنْبَهُ, وَرَاءَ ظَهْرِهِ إِلَى وهو الكافر، وفي سورة الحاقة قال: وَوَامَا مَنْ أُونِيَ كِنْبَهُ بِشِمَالِهِ ﴾ [الحاقة: ٢٥]، فهو يُؤتى كتابه بشماله مِن وراء ظهره، وفَسَوْفَ يَدْعُوا نُبُورًا إِلَى ﴾؛ أي: ينادي على نفسه بالثبور، وهو الهلاك، أي: يقول: واهلاكاه! فيتمنى الموت، وما هو بميت، ووَيَصْلَى سَعِيرًا الله الله أي: يدخل النار المستعرة، ويقاسي حرها، ثم ذكر سبب ذلك، فقال سبحانه: وإنّهُ كانَ فِي أَهَلِهِ مَسْرُورًا إِلَى ؛ أي: كان في الدنيا مسرورًا بشهواته غافلًا عن الآخرة، ولهذا قال: وإنّهُ ظَنَّ أَن لَن يَحُورُ الله المعث والحساب، و(أنْ) هي المخففة من الثقيلة، واسمها محذوف، أي: أنّه.

﴿ بَانَ ﴾ حرف يفيد إبطال ظنّ عدم الرجوع وإثباتَ الرجوع، أي: بل يحور ويرجع إلى ربه للحساب ﴿ إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا (١٠) ﴾؛ أي: عليمًا خبيرًا، لا تخفى عليه منه خافية.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٣٩)، ومسلم (٢٨٧٦)؛ من حديث عائشة ﷺ.

# 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ قدرة الله على تغيير حال العالم العلوي والسفلي.
- ٢ ـ أن مِنْ أحداث القيامة أن السماء تنشق في هذا اليوم.
- ٣ ـ أن الأرض تمد فتتسع للخلائق إذا جمع الله الأولين والآخرين.
  - ٤ ـ إحياء الله للموتى وإخراجهم من بطن الأرض.
    - ٥ ـ أن ذلك كله بإرادة الله وأمره.
- ٦ ـ انقياد هذه المخلوقات العظيمة لأمر ربها، وحُق لها أن تنقاد وتسمع وتطيع.
  - ٧ إثبات ربوبية الله العامة.
  - ٨ ـ أن السماء شيء يقبل الانشقاق؛ كالانفطار.
- ٩ ـ تخصيص الإنسان بالخطاب، وليس له نظير إلا في سورة
   الانفطار، وهو لعموم لفظه وشمول ما خوطب به بمعنى: يا أيها الناس.
- ١٠ ـ أن كل واحد يكدح في هذه الحياة (أي: يعمل)، حتى يرجع إلى ربه ويلاقيه يوم التلاق.
  - ١١ ـ تذكير الإنسان بربه العدل الكريم الحكيم.
    - ۱۲ ـ أن كلًا سيلقى ربه فيجازيه.
- 17 \_ إحصاء أعمال العباد؛ حسناتهم وسيئاتهم، وتدوينها في كتاب.
  - ١٤ ـ إظهار كتاب الأعمال يوم القيامة.
- ۱۵ ـ إيتاء المؤمن كتابه بيمينه، وإيتاء الكافر بشماله ومن وراء ظهره.

١٦ \_ تيسير الحساب على المؤمن.

۱۷ ـ نهاية أمر المؤمن أنه ينقلب إلى أهله في الجنة مسرورًا،
 سرورًا لا حزن بعده.

١٨ ـ حسرة الكافر إذا أعطى كتابه بشماله.

١٩ ـ نهاية أمر الكافر أن يصير إلى النار.

٢٠ ـ أن سوء مصيره بسبب سوء حاله في الدنيا؛ غرورًا وتكذيبًا
 بالبعث، فقد كان بين أهله في غرور، وكان يظن ألا يرجع إلى الله.

٢١ ـ أن الله بصيرٌ بالعباد؛ فبفضله اهتدى المهتدون، وبعدله ضل الضالون، وكل ذلك بحكمته وعلمه، وهو الحكيم العليم.

**⊕**≡ ⊕≡ ⊕≡

ثم أقسم تعالى بأحوال الليل من الشفق إلى استحكام الظلمة إلى انجلائها بسطوع القمر باتساقه (أي: كمال استنارته)، على ركوب الإنسان أحوالًا مختلفة من الأطوار والشدائد، تنتهي به إلى مصيره الأخير في الجنة أو النار، فقال:

﴿ وَلَلَّ أَفْسِمُ بِٱلشَّفَقِ ﴿ وَالْيَلِ وَمَا وَسَقَ ﴿ وَٱلْقَمَرِ إِذَا الشَّقَ ﴿ لَاَ يَسَجُدُونَ طَبَقًا عَن طَبَقٍ مِ اللَّهُ مَا لَمُثُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسَجُدُونَ ﴾ وَلَنَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴿ فَيَشِرْهُم بِعَذَابٍ لَلْ اللَّذِينَ كَفَرُوا يُكَذِّبُونَ ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴿ فَيَ فَبَرُمُم بِعَذَابٍ لَلْهُمْ إِلَّا اللَّذِينَ كَفَرُوا يُكَذِّبُونَ ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴾ وَاللَّهُ إِلَّا اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَمُهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴿ فَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّ

## 🞕 التفسير:

قوله تعالى: ﴿ فَلا أَفْسِمُ بِٱلشَّفَقِ ﴿ أَي: أُقسم بالشَّفق، و ﴿ لا ﴾ مزيدة للتوكيد، وليس المراد نفي القسم، و(الشفق): هو الحمرة التي

تبقى في الأفق بعد غروب الشمس، وإذا غابت هذه الحمرة خرج وقت المغرب، ودخل وقت العشاء، ﴿وَالْيَتِلِ وَمَا وَسَقَ ﴿ اللَّهُ معطوف على الشفق؛ أي: وأقسم بالليل وما وسق، أي: وكُلِّ ما جمع وضم في ظلمته، يقال: وسَقَه ـ من باب وعَد، بمعنى وسِعه ـ فاتسق، أي: جمّعه فاجتمع، ﴿وَالْقَمَرِ إِذَا الشَّقَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وفي الإقسام بهذه الأشياء المختلفة الأحوال تناسبٌ مع جواب القسم وهو قوله تعالى: ﴿لَرَّكُبُنَّ﴾ أيها الناس ﴿طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴿ اللهِ الناس ﴿طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴿ اللهِ اللهِ حال ؛ مِن كونكم نُطفًا في حالًا بعد حال ، أي: لتنتقلُنَّ مِن حالٍ إلى حال ؛ مِن كونكم نُطفًا في الأرحام ، إلى خروجكم إلى الحياة ، ثم موت بعد ذلك ، ثم تبعثون فتصيرون إلى ربكم فيجازي كلًا بعمله .

وقرأ ابن كثير وحمزة والكسائى ﴿لَتَرْكَبَنَّ﴾ بفتح الباء، قيل: الخطاب للنبي ﷺ، وقيل: للإنسان، وهو المناسب لقوله: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ﴾.

قوله: ﴿ وَمَا لَمُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ أَي: فما لهؤلاء الكفار لا يؤمنون مع وضوح الآيات، والاستفهام للإنكار والتعجب، والفاء للتفريع؛ أي: إذا عُلم ما تقدم فأيُّ مانع يمنعهم مِن الإيمان؟! ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴿ مَانِع يمنعهم مِن الإيمان؟! ﴿ وَإِذَا قَرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴿ مَانِع يمنعهم مِن الإيمان؟! ﴿ وَإِذَا قِيلَ مَلَهُ وَلا يصلون، ولا يصلون، يَسْجُدُونَ ﴿ الله ولا ينقادون لأمره، ولا يصلون، فيركعون ويسجدون، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُكُ ٱلرَّكُولُ لَا يَرْكَعُونَ ﴿ الله المرسلات]، وقال: ﴿ وَقَدْ كَانُواْ يُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُودِ وَهُمْ سَلِمُونَ ﴿ الله الله ما الله ما المرسلات الله معجز لا يقدرون على الإتيان بمثله، وهو أكبر شاهد بصحة الرسالة.

وهذه الآية موضع سجدة؛ لما ثبت عن أبي رافع الصايغ قال: صليت مع أبي هريرة رضي العَتَمة، فقرأ: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآةُ ٱنشَقَتُ ﴿ الْعَتَمة، فقرأ: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآةُ ٱنشَقَتُ ﴿ الْعَتَمة، فقرأ: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآةُ ٱنشَقَتُ ﴿ الْعَلَامِ اللَّهِ الْعَتَمة، فقرأ: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآةُ ٱنشَقَتُ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا الللّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

فقلت: ما هذه [السجدة]؟ قال: سجدت بها خلف أبي القاسم على فلا أزال أسجد بها حتى ألقاه». أخرجه البخاري ومسلم (١١)، ولمسلم (٢): أن أبا هريرة على قرأ لهم: ﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنشَقَتُ ﴿ الانشقاق] فسجد فيها، فلما انصرف أخبرهم: أن رسول الله على سجد فيها.

﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ لَمُمْ أَجُرٌ عَيْرُ مَمَنُونٍ ﴿ اَي : لَكَنَ الدّينَ آمنوا بالله ورسوله وعملوا الأعمال الصالحة ـ جمعوا بين الإيمان والعمل ـ فهؤلاء ﴿ لَمُمُ أَجُرٌ مَمْنُونٍ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلَيْم عَير مُقطوع، وهو جنة عرضها السماوات والأرض، فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

وختمت السورة بوعيد الكافرين ووعد المؤمنين، وهم من سلف ذكرهم فيمن يؤتى كتابه بشماله أو باليمين.

# ه الفوائد والأحكام:

الله يقسم بما شاء من الخلق، وليس للمخلوق أن يقسم إلا به سبحانه.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۷٦۸)، ومسلم (۵۷۸). (۲) مسلم (۵۷۸).

- ٢ ـ أن لله حكمة في تخصيص بعض المخلوقات في الإقسام بها.
  - ٣ \_ أن من أنواع كلام الله القَسَم.
- ٤ ـ أن الشفق آية من آيات الله، وهو الحمرة التي تكون بعد غروب الشمس.
- ٥ ـ أن الليل وما يجمعه وما يحويه ويؤيه بظلامه من الناس
   والدواب آية من آيات الله.
  - ٦ ـ أن القمر من آيات الله، ولا سيما إذا استكمل نوره.
- ٧ ـ أن المكلفين يمرون بأحوال، ويصيرون من حال إلى حال؛
   كالذي يرتقي أطباقًا، والمراد ما ينتقل فيه الإنسان في هذه الحياة وفي
   دار البرزخ، حتى ينتهى إما إلى الجنة أو إلى النار.
- ٨ ـ التناسب بين المقسم به والمقسم عليه؛ فذكر في القسم أحوال الليل من الشفق وما يعقبه من الظلمة، وأشار إلى أحوال القمر من كونه هلالًا حتى يكون بدرًا، وكذلك تكون أحوال المكلفين.
- ٩ ـ أن في هذا القسم برهانًا على قدرة الله على البعث؛ لأنه
   الخالق لآيتي الليل والقمر، والمدبر لهما.
- ١٠ ـ توبيخ الله للكافرين على ترك الإيمان بالله وبالبعث مع ظهور
   الآيات، وعلى ترك السجود عند تلاوة القرآن.
- ١١ ـ أن الكفار يُكذبون تكذيب الجحود، مع أن في قلوبهم التصديق الذي لا ينفعهم مع الجحد، كما قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ ﴾ [الأنعام: ٣٣].
  - ١٢ \_ إثبات صفة العلم لله تعالى، وأنه أعلم العالِمين.
  - ١٣ \_ تهديد الكافرين بصيغة التهكم بهم ببشراهم بالعذاب الأليم.

١٤ ـ أن المؤمنين الذين يعملون الصالحات لهم أجر غير مقطوع،
 بخلاف حال الكافرين فلا أجر لهم، بل لهم عذاب أليم.





هذه السورة تضمنت الوعدُ والوعيد؛ وعد المؤمنين، ووعيد الكفار الظالمين، والأغلبُ فيها جانبُ التهديد، بذكر الدلائل على قدرته تعالى، وشدة بطشه سبحانه بذكر سنته في المكذبين ﴿ مَلْ أَنَكَ حَدِيثُ ٱلجُنُودِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَدِيثُ ٱلجُنُودِ الآيات، وذِكْر ما ينتظر الكفرة الظالمين الصَّادين للمؤمنين عن الإيمان بالله وشرعه؛ من عذاب جهنم وعذاب الحريق.

والسورة اثنتان وعشرون آية؛ الثلاث الأولى تضمنت القسم من الله بأربعة أمور:

€ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ﴿ وَالْيَوْمِ ٱلْمَوْعُودِ ﴿ وَصَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴿ البروج].

### التفسير:

قال تعالى: ﴿وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ﴿ إِلَّ ﴾ الواو للقسم؛ أي: أقسم بالسماء صاحبة البروج، أي: النجوم، جمع بُرْج، وهو في الأصل القصر العالى، ووصف السماء بذات البروج تفخيم لها، وجاء عن ابن عباس رفي السماء، والمحمد ابن جرير - أن البروج قصورٌ في السماء، والمراد بها منازل الشمس والقمر؛ أي: طرقها التي تمر بها، وكل واحد منها مجموعة نجوم، سميت باسم يناسب الشكل الذي هي عليه، شبهت بالقصور لعلوها، ولنزول الكواكب بها، كما أن القصور ينزلها الأكابر والأشراف.

وقد تمدح الله بخلقه للبروج فقال سبحانه: ﴿ لَبَارَكَ ٱلَّذِي جَعَلَ فِي

ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرْجًا وَقَـمَرًا مُنْدِيرًا ١٠ [الفرقان].

والبروج عند الفلكيين اثنا عشر، وهي: الحمل، والثور، والمجوزاء، والسرطان، والأسد، والسنبلة، والميزان، والعقرب، والقوس، والجدي، والدلو، والحوت، جمعها النّاظم في قوله:

حَمَلَ الثورُ جوزَة السرطانِ ورَعَى الليثُ سُنبلَ الميزانِ ورمَى عَقربٌ بقوسٍ لجدي نزحَ الدَّلوُ بركةَ الحيتانِ

والشمس تتنقل في هذه البروج فتقطعها في ظرف سنة، ومن تنقلها بينها تنشأ الفصول الأربعة.

﴿وَالْيَوْمِ الْمُوْعُودِ ﴿ أَي: وأُقسم باليوم الموعود، وهو يوم القيامة، باتفاق المفسرين، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْيُومُ اللَّيْكَ كَانُوا فَيُعَدُونَ ﴿ المعارج].

وقوله: ﴿وَشَاهِدِ وَمُشَهُودِ ﴿ أَي: وأقسم بكل شاهد وكل مشهود، على ما يفيده التنكير فيهما والإطلاقُ مِنَ التعميم، وعلى ما جاءت به الأخبار، فيدخل في ذلك الشهود من الملائكة والأنبياء الذين يشهدون على أممهم، والجوارح، وأعظم شاهد هو الله الشهيد على كل شيء، كما ذكر في هذه السورة: ﴿وَاللّهُ عَلَىٰ كُلّ شَيْءِ شَهِيدُ ﴿ فَي هذه السورة: ﴿ وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾.

ويدخل في ذلك المشهود عليهم من العباد، كما يدخل في ذلك كلُّ يوم مشهود: كيوم الجمعة، ويوم عرفة، ويوم القيامة، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ يَوْمٌ مَّشَهُودٌ ﴿ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ

واختُلف في جواب القسم:

فقيل: محذوف، تقديره: لتُبعثُنَّ.

والصحيح أن هذا القسم لا يحتاج إلى جواب؛ لأن المقسم به هو نفسه المقسم عليه، أي: إنَّ هذه الأشياء لَعظيمة؛ لأن المراد التنبيه إلى

عِظمها، وما فيها من الدلالة على قدرته تعالى، وسَعة علمه، وصدق وعده ووعيده، ذكر ذلك الإمام ابن القيم كَلَّلَهُ، واختاره، ونظّره بالقسم بالقرآن، وأنه المقسم به وعليه، كما في قوله تعالى: ﴿وَاَلْقُرْءَانِ ذِى اللَّهُ لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَالَالَالَالَالَالَّلْمُ اللّ

ومَنْ جعل قوله: ﴿فَيْلَ أَضَابُ ٱلْأُخْدُودِ ۞ [البروج] هو الجواب فليس بصحيح؛ لأن الدعاء لا يكون جوابًا للقسم.

# ه الفوائد والأحكام:

- ١ ـ أن الله يقسم بما شاء من خلقه.
  - ٢ ـ أن من كلام الله الإقسام.
- ٣ ـ أن السماء وما فيها من البروج ـ وهي النجوم أو منازل الشمس والقمر ـ من أعظم الآيات الدالة على قدرة الله ريج وحكمته. وهذا هو سر القسم بها.
- ٤ ـ التنبيه إلى أن اليوم الموعود حق، وأنه آت لا محالة. وذلك للقسم به، وهذا نظير قوله تعالى: ﴿لا أُقْيِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِينَكَةِ (١٤) [القيامة].
  - ٥ \_ إقسامه تعالى بكل شاهد ومشهود.
  - ٦ ـ الترهيب من ذلك اليوم الموعود المشهود.

وبعد هذه الأقسام في الآيات الثلاث الأولى، ذكر الله قصة لم تذكر إلا في هذه السورة، قصة أصحاب الأخدود الكفرة الظالمين، وقد أجمل الله الخبر عنهم بذكر ما فعلوه في المؤمنين لصدهم عن دينهم، من إيقاد النيران والزجِّ بكل مَن لم يجبهم ويرجع عن دينه. وقد جاءت

<sup>(</sup>١) التبيان في أقسام القرآن (ص: ٩٠).

القصة مفصلة في السُّنَّة في الحديث الذي رواه مسلم في خبر الملك والغلام والساحر والراهب(١).

وما تضمنته الآيات الثلاث الأولى من السورة فيه تمهيد لهذه القصة، لما في تلك الأقسام من التخويف؛ بذكر اليوم الموعود والشاهد والمشهود، وقدرة الله خالق السماء ذات البروج.

### الآيات:

﴿ وَمُنِلَ أَضَعَبُ ٱلْأَخْدُودِ ﴿ النَّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ ۞ إِذَ هُمْ عَلَيْهَا تُعُودٌ ۞ وَهُمْ عَلَيْهَا مَعُودٌ ۞ وَهُمْ عَلَيْهَا مَا يُعْمَلُونَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ۞ وَمَا نَقَعُواْ مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللّهِ ٱلْعَزِيزِ عَلَى مَا يَقْعَلُونَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ۞ وَمَا نَقَعُواْ مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللّهِ ٱلْعَزِيزِ الْمَاكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدُ ۞ الْمَاكِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدُ ۞ اللّه وج].

### التفسير:

قوله تعالى: ﴿ وَأَيْلَ أَضَابُ ٱلْأُخَدُودِ ﴿ إِنْ اَيْ اللَّعَاهِ وَهَذَا خَبِرَ مِنَ الله بأنهم لُعنوا، واللعن هو الطرد والإبعاد عن رحمة الله، واللعن مِن النّاس دعاء عليهم بذلك، و﴿ ٱلْأُخَدُودِ ﴿ الشَّقُّ فِي الأرض يكون مستطيلًا، وجمعه أخاديد، ﴿ النّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ ﴾ بدل اشتمال من الأخدود، أي: إن أصحاب الأخدود هم أصحاب النار ذات الوقود، والوقود - بفتح الواو -: ما توقد به النار من حطب وغيره، والمعنى: أنها نار عظيمة ذات لهب.

﴿إِذْ هُرْ عَلَيْهَا قُعُودٌ ﴿ ﴿ جَمِعِ قاعد، مثل: شاهد وشهود، ﴿إِذَ ﴾ ظرف متعلق بـ ﴿ فَيُلَ ﴾، أي: لعنوا حين كانوا قاعدين على شفير النار

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم (٣٠٠٥)؛ عن صهيب ﷺ.

مشرفين على إلقاء المؤمنين فيها، وقد كانوا يخيرون الناس، فمن أجابهم الى الكفر خلوا سبيله، ومن أصر على الإيمان قذفوه فيها ﴿عَلَىٰ﴾ أي: الكفار الظالمون ﴿عَلَىٰ مَا يَفَعَلُونَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ﴾؛ أي: على ما يفعله جنودهم من إحراق المؤمنين ﴿شُهُودٌ ﴿ اللهُ عَلَىٰ اللهُ وَلا تلين قلوبهم، ولا تأخذهم بهم رأفة، فهم قساة قلوب غلاظ أكباد.

﴿ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللّهِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴿ إِنَّ اَي: ما كرهوا منهم ولا أنكروا عليهم سوى الإيمان بالله، وهذا من تأكيد المدح بما يشبه الذم، فهي كقوله تعالى: ﴿ الّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكرهِم بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا اللّهُ ﴾ [الحج: ٤٠]، وكقول القائل:

ولا عيبَ فيهمْ غيرَ أن سُيوفهمْ بهنَّ فُلولٌ من قِراع الكَتَائبِ(١)

وقوله تعالى: ﴿ وَيُؤَمِنُوا ﴾ بلفظ المستقبل مع أن الإيمان وُجد منهم في الماضي؛ لأن انتقامهم على استمرار المؤمنين على الإيمان وثباتهم عليه، لا على الإيمان الماضي، فكأنه قيل: إلا أن يدوموا على الإيمان، وقوله: ﴿ الْعَزِيزِ ﴾؛ أي: القوي الذي لا يُغالَب ﴿ الْمَيْدِ ﴿ الْمَيْدِ اللَّهُ ﴾؛ أي: المحمود على كل حال، وقدم المحمود على كل حال، وقدم (العزيز) على (الحميد)؛ لأن المقام مقام إنذار.

ثم ذكر مِن معاني عزته وحمده، فقال: ﴿ اللَّذِى لَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ ؛ أي: خلقًا وملكًا وحُكمًا، وله وَ الله القدرة التامة على أهل السماوات والأرض، ولا مفر لأحد من سلطانه وملكوته، ولذلك آمن به هؤلاء المؤمنون، وهانت عليهم أرواحهم في سبيله، لما ينتظرونه عنده من الثواب العظيم والنعيم المقيم، ﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ الله عَلَى مُن الثواب العظيم والنعيم المقيم، ﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ الله عَلَى الله عليه المقيم، ﴿ وَاللَّهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عليه المقيم المقيم المقيم المقيم المقيم المقيم المؤمنون المؤلِّق الله عليه المؤلِّق الله عليه المؤلِّق الله عليه المؤلِّق الله عليه المؤلِّق الله المؤلِّق الله عليه المؤلِّق الله المؤلِّق الله المؤلِّق الله المؤلِّق الله المؤلِّق الله المؤلِّق الله المؤلِّق المؤلِّق الله المؤلِّق الله المؤلِّق المؤلِّق الله المؤلِّق الله المؤلِّق المؤلِّق الله المؤلِّق المؤلِّق الله المؤلِّق المؤلِّق المؤلِّق المؤلِّق المؤلِّق الله المؤلِّق ا

<sup>(</sup>١) للنابغة الذبياني في ديوانه (ص: ١٠).

لا يخفى عليه شيء. وفي هذا وعدٌ للمؤمنين الصابرين، ووعيدٌ للكافرين الظالمين.

# ﴿ الفوائد والأحكام:

- ١ ـ لعنُ الله للكافرين الظالمين، وهو معنى قُتل، أي: لُعن.
- ٢ ـ أن أصحاب الأخدود ملعونون من الله ومن خلقه؛ من الملائكة والناس أجمعين؛ لأن بناء الفعل للمفعول يفيد العموم، كقوله:
   ﴿ أُولَاتِهَكَ يَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّعِنُونَ ﴿ إِلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّلْمُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ال
- ٣ ـ أن من كمال البيان تشخيص الجريمة، حتى كأن السامع يراها رؤية عين: حُفَرٌ، ونارٌ تتوقد، والمجرمون حولها يتمتعون بتعذيب المؤمنين.
- ٤ ـ أن النار أعظم ما يعذب به، ولذا حُرِّم في الإسلام التعذيب
   بالنار، فلا يعذب بالنار إلا ربها.
  - ٥ ـ شدة حَنَق هؤلاء الكفار وعداوتهم للإيمان والمؤمنين.
    - ٦ \_ اغترارهم بقوتهم، وبإمهال الله لهم.
    - ٧ \_ إعجابهم بقبيح فعلهم، وتَمَتُّعُهم بمشاهدة إجرامهم.
      - ٨ ـ قسوة قلوب أولئك الظالمين.
  - ٩ \_ أنه ليس للمؤمنين عندهم ذنب إلا إيمانهم بالله العزيز الحميد.
    - ١٠ ـ قوة المؤمنين وثباتهم وصبرهم على دينهم.
- ۱۱ ـ أن الشرائع السابقة ليس فيها رخصة للمكره على التكلم بالكفر.
  - ١٢ ـ أن من أساليب القرآن تأكيد المدح بما يشبه الذم.
    - ١٣ ـ أن من أسماء الله: (العزيز) (الحميد).

١٤ ـ أن ملك السماوات والأرض لله وحده.

١٥ ـ أن الله تعالى شهيد على كل شيء.

17 - أن إمهاله تعالى لأصحاب الأخدود ليس عن ضعف ولا عجز ولا جهل بما يفعلون؛ لأنه عزيزٌ مالكٌ لكل شيء، وشهيدٌ على كل شيء، ولكنه يمهل الظالمين مكرًا بهم واستدراجًا لهم، ويبتلي المؤمنين إكرامًا لهم بما يرفع درجاتهم، وهو المحمود على هذا وهذا، كما يدل عليه اسمه الحميد.

١٧ - تثبيت المؤمنين المعذبين بمكة.

۱۸ ـ تهدید الکفار من قریش الذین یعذبون ضعفة المؤمنین؛ کعمار وبلال ویاسر وسمیة، ولعل السورة نزلت بسبب ما جری من المشرکین من تعذیب المؤمنین.

#### 

### الآيات:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَنَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَوْ بَتُوبُواْ فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْمُمْرَ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ الْمَ بَتُوبُواْ فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْمُمْرَثُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ الْمَا الْمَائِمُ الْمُؤْمِنَاتِ اللَّهُمُ جَنَّنَتُ تَجْوِى مِن تَحْنِهَا الْأَنْهَارُ اللَّهُ الْمُؤْمُرُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

هاتان الآيتان تضمنتا وعيد أصحاب الأخدود الذين فَتنوا المؤمنين، أي: عذبوهم ليرجعوا عن دينهم، توعدهم الله بعذاب جهنم وعذاب الحريق، إلا مَن تاب منهم، كما تضمنتا وَعْد المؤمنين الذين تُبتوا على إيمانهم، وصبروا، وعملوا الصالحات، بجنات تجري من تحتها الأنهار، وذلك الفوز الكبير، فالسعادة والفلاح للمؤمنين، والشقاء والخسار للمجرمين.

### 🕸 التفسير:

قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَنَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَتِ﴾؛ أي: عذبوهم بالإحراق وبسائر صنوف الأذى ليَرُدّوهم عن دينهم، ويشمل هذا أصحاب الأخدود وغيرهم من مشركي قريش ومن بعدهم. وذكر المؤمنات للتنويه بشأنهنّ، ﴿ثُمُّ لَمْ بَنُوبُوا ﴾؛ أي: عن كفرهم وعما فعلوا بأولياء الله ﴿فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَمُ ﴾ [البروج: ١٠] أي: النار في الآخرة ﴿وَلَهُمْ عَذَابُ الْمُرِيقِ ﴿ اللهِ عَذَابُ الْمُرِيقِ ﴿ اللهِ عَذَابُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

وعطْفُ ﴿عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ ﴿ عَلَى ﴿عَذَابُ جَهَنَّمَ ﴾ مِن عطف التفسير والتفخيم، وفيه الإشارة إلى أن الجزاء من جنس العمل، ومجيء الفاء في خبر ﴿إِنَّ ﴾ ﴿فَلَهُمُ ﴾؛ لأن اسمها موصول، وهو يُشْبه اسم الشرط في العموم، وذلك مما يرجح أنه ليس المراد خصوص أصحاب الأخدود.

ولما ذكر وعيد الكافرين أتبعه بذكر ما أعد للمؤمنين، فقال سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾؛ أي: جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح المصدق لإيمانهم، ولا يكون العمل صالحًا إلا بأن يكون خالصًا لله تعالى، وصوابًا؛ أي: على وَفْق ما جاءت به الشريعة، ﴿لَمُمْ جَنَّتُ ﴾؛ أي: بساتين عظيمة فضلًا من الله، ﴿ بَحَرِي مِن تَحْلِهَ الْأَنْهَرُ ﴾؛ أي: من تحت قصورها وأشجارها.

وأنهار الجنة كثيرة، فمنها مما أخبر الله: أنهار من ماء غير آسن، وأنهار من لبن لم يتغير طعمه، وأنهار من خمر لذة للشاربين، وأنهار من عسل مصفى، فإذا رأى أهل الجنة الجنة وما فيها مما يَسُرُّ القلب ويلذه البصر؛ زال عنهم ما مسَّهم في الدنيا من اللأواء والأحزان، وفي الصحيح: «يؤتى بأنعم أهل الدنيا من أهل النار يوم القيامة فيصبغ في النار صبغة، ثم يقال: يا ابن آدم هل رأيت خيرًا قط؟ هل مر بك نعيم

قط؟ فيقول: لا والله يا رب. ويؤتى بأشد الناس بؤسًا في الدنيا مِن أهل الجنة، فيصبغ صبغة في الجنة، فيقال له: يا ابن آدم؛ هل رأيت بؤسًا قط؟ هل مرَّ بك شدةٌ قط؟ فيقول: لا والله يا رب ما مر بي بؤس قط ولا رأيت شدة قط»(١).

وْذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْكِيرُ ﴿ وَالْكَ ﴿ أَي: الجنات التي تجري من تحتها الأنهار، ثوابًا من عند الله، وأشير إليه باسم الإشارة الموضوع للبعيد؛ لشرف ثوابهم ﴿ الفَوْرُ ٱلْكِيرُ ﴿ الله ﴾؛ أي: العظيم، أي الذي لا فوز يدانيه، والفوز مصدر عُبر به عن الجنة مبالغة في فوزهم.

ويحتمل أن يكون المراد باسم الإشارة دخولهم الجنات؛ لأنهم ينالون إذا دخلوا كل مطلوب وينجون من كل مرهوب، كما قال تعالى: ﴿فَمَن زُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّادِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَازُ ﴾ [آل عمران: ١٨٥].

# ه الفوائد والأحكام:

١ - أن من سنن الكفار الصد عن دين الله وتعذيب المؤمنين لصدهم عن الإيمان.

 $\Upsilon$  - التنويه بشأن المؤمنات، وأن من النساء مؤمنات صابرات، ومنهن تلك المرأة التى ذكرت فى الحديث $(\Upsilon)$ .

٣ ـ أن من تاب مِن الكافرين قَبِل الله توبته، ولو كان قد عذّب أولياءه، وصد من صد منهم عن سبيله.

٤ \_ أن مصير أصحاب الأخدود إلى العذاب في جهنم، ويحرقون.

٥ \_ المهلة في زمن التوبة، للعطف بـ (ثم) في قوله: ﴿ ثُمَّ لَو بَتُوبُوا ﴾ .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٠٧)؛ من حديث أنس فظيه.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص: ۱۳۰).

٦ ـ تحذير مَن يُعذِّب المؤمنين مِن أهل مكة وغيرهم، وتهديدهم بأن يصيروا إلى مصير أصحاب الأخدود.

٧ ـ دعوة الكافر إلى التوبة، ولو كان مسرفًا في الكفر.

٨ ـ أن التوبة لا تضيق بأيِّ ذنب مهما بلغ في العِظم والقُبح.

٩ ـ قَبول توبة القاتل.

١٠ ـ أن الإسلام يَجُبُّ ما قبله.

١١ ـ أن ما توعد الله به الكافرين والعاصين في الآخرة مشروط بعدم التوبة.

١٢ ـ فضل التوبة والترغيب فيها.

۱۳ ـ عِظم فضل الله على عباده، قال الحسن البصري: «انظروا إلى هذا الكرم والجود، قتلوا أولياءه وهو يدعوهم إلى التوبة والرحمة»(١).

# 🎕 وفي الآية الثانية:

١٤ ـ بشارة كل مَن آمن وعمل الصالحات من المؤمنين بالجنات،
 ويدخل فيهم دخولًا أوليًّا المؤمنون الذين فتنهم أصحاب الأخدود.

10 ـ أن مِن منهج القرآن الجمع بين الوعد والوعيد، والأغلب تقديم الوعيد في هذا الموضع؛ ليتصل بالخبر عن أصحاب الأخدود، لأنهم أولى الناس بهذا الوعيد.

١٦ ـ اعتبار العمل في دخول الجنة، والرد على المرجئة.

١٧ ـ إثبات الجنة، وأن فيها أنهارًا.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (٦/ ٩٤).

۱۸ ـ أن دخول الجنة هو الفوز الكبير، وقد وُصف الفوز بالجنة بأنه: كبير، وعظيم، ومبين.

١٩ ـ الإشارة إلى القريب في الذكر بإشارة البعيد لعلو قدره.

٢٠ ـ إثبات أسباب السعادة والشقاء.

### 

ثم أكد الله الوعيد المتقدم، وتمدح سبحانه مثنيًا على نفسه بالأسماء والأوصاف المتضمنة لصفات الكمال؛ من البطش الشديد بالكافرين الظالمين، والمغفرة والمودة للمؤمنين والتائبين، ورفعة القدر وكمال القدرة والعلو على العالمين، فقال سبحانه:

﴿إِنَّ بَطْشَ رَيِكَ لَشَدِيدُ شَ إِنَّهُ مُو بُبْدِئُ وَبُعِيدُ شَ وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ شَ
 ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ شَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ شَ ﴿ [البروج].

### التفسير:

قوله سبحانه: ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِكَ لَشَدِيدُ ﴿ الْمَالِمُ البطش: هو الأخذ بقوة وعنف، والمعنى: أن بطش الله بالكفرة الظالمين في غاية الشدة، وتأمل - أيها المسلم - كيف أخبر الله عن بطشه بأنه شديد، وأكده بـ (إنَّ)، وأضافه إلى نفسه جل وعز، كما قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَخَذُ رَبِكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِيَ ظَلِمَةُ إِنَّ أَخَذَهُم آلِيمٌ شَدِيدُ ﴿ الله عنهم الله عنهم .

ثم ذكر الله الدليل على عظيم قدرته فقال: ﴿إِنَّهُۥ هُوَ بُبُدِئُ وَبَعِيدُ ﴿ الله الدليل على عظيم قدرته فقال: ﴿إِنَّهُۥ هُوَ بُبُدِئُ وَبَعِيدُ الله (بدأً) و(أَبْدَأً) بمعنى واحد، أي: هو سبحانه يبدأ الخلق بعد العدم ثم يعيده يوم القيامة بعد فنائه، كما قال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِى يَبُدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يَعِيدُهُ وَاللَّهِ الدوم: ٢٧]، وضمير الفصل للتأكيد.

وعن ابن عباس أن المعنى: يُبدئ البطش في الدنيا ويعيده في الآخرة، ورجحه ابن جرير.

﴿ وَهُو اَلْعَفُورُ ﴾؛ أي: كثير المغفرة لذنوب عباده، فيسترها ويتجاوز عنها، ﴿ اَلْوَدُودُ ﴿ اَي: عظيم المحبة لأوليائه، فيحبهم ويحبونه، فالودود هو المحب المحبوب، بمعنى: وادّ ومودود، والوُدُ خالص المحبة.

وَذُو الْعَرْشِ الْمَجِدُ ﴿ أَي: صاحب العرش الذي هو سقف المخلوقات وأعظمها وأوسعها وأحسنها، ولذا خصه بالذكر، وأضافه إليه سبحانه، وهو فوق السماوات كالقبة، وعليه استوى الرب على استواء يليق بجلاله وعظمته وسلطانه ﴿ اللَّجِدُ ﴿ اللَّهِ عَلَمَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

وقرأ حمزة والكسائي وخلَف بالجر، فيكون صفةً للعرش، أي: العظيم العالي.

وَنَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ شَهُ اللهِ أي: لا يمتنع عليه شيء أراده سبحانه، فلا معقب لحكمه ولا راد لقضائه، و(فعال) صيغة مبالغة؛ لأن ما يريد تعالى وما يفعله لا نهاية له، وختم الصفات بـ (فعال) يفيد العموم بعد الخصوص، وأنه تعالى لا يعجزه شيء، فما أراده فعله، ومن ذلك بطشه بالكافرين ونصره المؤمنين.

# 🛞 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ شدة بطش الله، والبطش هو الأخذ للنَّكال.
  - ٢ \_ تهديد الكافرين.
  - ٣ ـ تسلية المؤمنين وبشارتهم.

- ٤ \_ إثبات الربوبية الخاصة.
- ٥ \_ أنه تعالى المبدئ المعيد.
- ٦ ـ الإشارة إلى إثبات البعث، والرد على منكريه.
  - ٧ ـ أنه الغفور الودود.
  - ٨ \_ إثبات ما تتضمنه هذه الأسماء من الصفات.
    - ٩ ـ علو الله على خلقه واستواؤه على عرشه.
- ۱۰ ـ إثبات العرش الذي هو أعلى المخلوقات، وعليه استوى الرب كيف شاء.
  - ١١ ـ سعة العرش ورفعتُه وحسنُه على قراءة الجر في (المجيد).
    - ١٢ ـ إثبات اسمه المجيد على قراءة الرفع.
    - ١٣ \_ إثبات صفة الفعل وصفة الإرادة الكونية.
      - ١٤ \_ كمال قدرته سبحانه على ما يريد فعله.
        - ١٥ ـ أنه تعالى لا يعجزه شيء.
- ١٦ ـ الرد على الفلاسفة في قولهم أنه موجِب بالذات، فلا فعلَ ولا إرادة (١٦).

#### 

ثم ذكَّر الله بما فعله بالطغاة الكافرين مِن الإهلاك والتدمير بالغرق أو الصيحة؛ كفرعون وثمود، وما يُهدد الكافرين من بأس الله بسبب التكذيب بالقرآن، وهو الحق المحفوظ في أم الكتاب اللوح المحفوظ؛ فقال سبحانه:

<sup>(</sup>١) أي: إن صدور هذا العالم عن الله صدورٌ ذاتيٌّ، أي: لازم لذاته، لا عن فعل ولا عن إرادة؛ كصدور ضوء الشمس عن الشمس، وهذا هو القول بقدم العالم.

﴿ وَمَلَ أَنَكَ حَدِيثُ ٱلجَنُودِ ﴿ فِرْعَوْنَ وَثَنُودَ ۞ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي تَكَذِيبٍ ﴾ وَاللَّهُ مِن وَرَآبِهِم ثَمِيطًا ۞ بَلْ هُوَ قُوْءَانٌ نَجِيدٌ ۞ فِي لَوْجٍ تَحَفُوظٍ ۞﴾ [البروج].

### التفسير:

وَهُلُ أَنْكُ حَدِيثُ أَلْمُنُودِ الله هذا دليل لشدة بطشه تعالى، وفيه تأكيد لتهديد الكافرين وتسلية المؤمنين، وقوله: وهُلُ أَنْكُ حَدِيثُ أَلْمُنُودِ الله الخطاب للنبي عَلَيْمُ، وهو لأمته أيضًا، والاستفهام للتقرير والتشويق، والمعنى: أليس قد بلغك حديث فرعون وثمود؟! أي: خبرهما وقصتهما، إنهما قصتان عظيمتان لأمتين كافرتين أهلكهما الله شرَّ إهلاك، فصار خبرهما حديثًا يتلى، وألمُنُودِ الله وهم العسكر جمع جُند، وفيه إشارة إلى أنهم ذوو بأس، وأنهم في كامل قوتهم واستعدادهم، ومع ذلك فلم تنفعهم قوتهم أمام بأس الله وعذابه.

﴿ فِرْعَوْنَ وَتُمُودُ ﴿ بدل من الجنود، أي: هم فرعون وثمود، وإنما خصهم بالذكر \_ والله أعلم \_ لتشابههم في الطغيان، ولقرب بلاد ثمود من الحجاز، وللمشابهة بين موسى الشابه المرسَل إلى فرعون، ومحمد سلام رسول الله إلى قريش أولًا، وقد كانت قصة فرعون مشهورة عند العرب.

فذكر الله مثالين على الهلاك من المتأخرين فرعون، ومن المتقدمين ثمود، فهذه سُنَّة الله فيمن كذّب وعصى، وفيها التحذير لكفار مكة، ولكنهم تمادوا في الكفر والطغيان، ولم يعتبروا بهذه العبر، ولهذا قال: ﴿بَلِ النّبِينَ كَفُرُواْ فِي تَكْذِيبِ (أَنَ ﴾ ﴿بَلِ الضراب للانتقال إلى تقرير تكذيبهم وعدم اعتبارهم بمن خلا، فهم منغمسون في تكذيب عظيم، لما تفيده ﴿فِي مِن معنى الظرفية، وهذا أدل على إظهار كذبهم مما لو قيل:

يُكذبون. ﴿وَأَلِلَهُ مِن وَرَآبِهِم تَحِيطٌ ﴿ آَيَ ﴾؛ أي: مقتدر عليهم محيط بهم من كل جهة، فلا يفوتونه ولا يعجزونه تعالى، فلو شاء لانتقم منهم.

وخصَّ (الوراء) بالذكر؛ قيل: لأنه الجهة التي يخاف الإنسان أن يؤتى منها.

﴿ بَلْ هُوَ قُرُءَانٌ مَجِيدٌ ﴿ إِنَ ﴾ ﴿ بَلْ ﴾ انتقال عن الإخبار بتكذيبهم إلى الثناء على القرآن، أي: بل هذا الذي كذبوا به ﴿ قُرُءَانٌ تَجِيدٌ ﴿ اللهِ ﴾؛ أي: عظيم القدر غايةٌ في الشرف والرفعة.

﴿ فِي لَوْجِ مَحَفُوظٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ مصونٍ عن التغيير والتحريف، على قراءة الأكثر بجر (محفوظ) صفة للوح، وأصل (اللوح) ما يكتب فيه، والمراد به لوح المقادير الذي هو في السماء، وهو الكتاب المبين، والإمام المبين، وأم الكتاب، والكتاب المكنون، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَوْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ المُطَهّرُونَ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ المُطَهّرُونَ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

وقرأ نافع برفع (محفوظ)، وصفًا للقرآن، فيكون دالًا على معنى قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ, لَحَيْظُونَ ﴿ الحجر]، فدلت القراءتان على ثبوت الحفظ للَّوح والقرآن.

# 🎕 الفوائد والأحكام:

١ ـ تسلية النبي ﷺ والمؤمنين بما سبق في القرآن من قصص المكذبين وما فعل الله بهم.

٢ \_ تهديد الكافرين المكذبين بسُنَّة الله في الماضين.

٣ ـ أن ما في القرآن من قصصِ أُممِ الكفر حديثُ أيُّ حديث! ففيه
 عبرة للمعتبرين.

- ٤ أن مِن أبلغ المواعظ قصة ثمود قوم صالح، وقصة فرعون،
   وما جرى عليهم من الإهلاك بالصيحة وبالغرق.
- ٥ ـ أن ما جرى عليهما وعلى غيرهما من ذوي الطغيان بفعله تعالى وإرادته.
- ٦ أن كفار قريش لم ينتفعوا بما جاءهم من أنباء الأمم قبلهم الذين أهلكوا بتكذيبهم لرسل الله، بل هم مغرقون في التكذيب اتباعًا لأهوائهم.
- ٧ ـ تهدید الله لکفار قریش وغیرهم بأنه من ورائهم محیط، فلا مفرً
   لهم من بأس الله.
- ٨ ـ إحاطة قدرة الله وعلمه بالكافرين وبكل شيء، ﴿لِنَعْلَمُوا أَنَّ ٱللهَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ عِلْمًا ﴿إِنَّهُ الطلاق].
   عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِ شَيْءٍ عِلْمًا ﴿إِنَّهُ الطلاق].
  - ٩ ـ الرد على المكذبين بالقرآن الزاعمين أنه أساطير.
- ١٠ ـ أن القرآن حقُّ عظيمُ القدر؛ لقوله: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ مَجِيدٌ ﴿ إِلَّهُ ۗ .
- ١١ ـ أنه مكتوب في اللوح المحفوظ، والمراد باللوح المحفوظ
   الكتاب الأول الذي هو أم الكتاب.
  - ١٢ ـ إثبات اللوح، وهو كتاب المقادير.
- - ١٤ ـ أن القرآن محفوظ في اللوح، وهذا على قراءة الرفع.



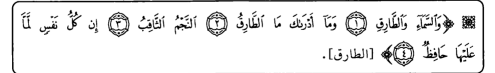
هذه السورة مكية، وقد افتُتحت بقَسَمين مِن الله تعالى على أنَّ كل نفس عليها حافظٌ، وختمت بقَسَمين على أنَّ القرآن قولٌ فصل، وفيما بين ذلك ذَكر اللهُ أحد أدلة البعث، وهو خلق الإنسان مِن الماء الدافق، فهذه ثلاثة أمور:

- ١ \_ حفظ الإنسان وحفظ عمله.
- ٢ \_ خلق الإنسان ورجوعُه إلى ربه.

٣ ـ أن القرآن حق فصل، وفي ذلك تكذيب للكافرين القائلين بأنه شعر أو سحر أو كهانة.

فالأمر الأول تضمنته الآيات الأربع الأولى، وأما الأمر الثاني ـ وهو خلق الإنسان ورجوعه إلى ربه ـ فتضمنته الآيات من الخامسة إلى العاشرة، وأما الأمر الثالث \_ وهو أن القرآن حق فصل، وليس بالهزل \_ فتضمنته الآبات الأخبرة.

### الآيات:



### 🖓 التفسير:

قوله سبحانه: ﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ ١ هذا قسم من الله ، والقسم من

طرق تأكيد الكلام، وأقسم الله بالسماء وبالطارق؛ لأنهما من مخلوقاته الباهرة، ولما فيهما من الآيات الظاهرة، والإقسام بهما دليلٌ على عظمة شأنهما وعظمة خالقهما.

وقد كثر في القرآن ذكر السماء والشمس والقمر، لما فيها مِن الدلالات على قدرة خالقها وحكمته ورحمته وعلمه.

وإن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴿ هَا جوابِ القسم، (إنْ) نافية بمعنى ما، و(لـمَّا) ـ بتشديد الميم ـ بمعنى (إلا) الاستثنائية، أي: ما كل نفس إلا عليها حافظ من الملائكة يحفظها، ويحصي عليها عملها، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْظِينَ ﴿ كَرَامًا كَنْبِينَ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْظِينَ ﴿ كَرَامًا كَنْبِينَ ﴿ وَالنَّ الله وَالنَّالُ الله وَالنَّالُ الله والمناه والخفظ.

وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو والكسائي ﴿لَمَا﴾ بتخفيف الميم، فتكون مركبة من اللام الفارقة بين (إن) المخففة والثقيلة، و(ما) المزيدة

للتأكيد، و (إن) هي المخففة، واسمها ضمير الشأن، والخبر جملة: و كُلُ نَفْسِ لعليها حافظ، فمآل القراءتين واحد.

# ه الفوائد والأحكام:

- ١ \_ أن الله يقسم بما شاء من خلقه.
- ٢ \_ أن السماء من أعظم آيات الله الدالة على قدرته.
- ٣ \_ أن النجوم التي تطرق في الليل من دلائل قدرة الله.
- ٤ ـ البيان بعد الإبهام في قوله: ﴿ وَمَا آذَرَبُكَ مَا ٱلظَّارِقُ ۞ ٱلنَّجُمُ ٱلتَّاقِبُ ۞ .
  - ٥ ـ التهويل بالإبهام والاستفهام.
  - ٦ ـ أن الطارق في الآية هو النجم الذي يخرق الظلام بنوره.
- ٧ ـ أن كل نفس عليها حافظٌ يحفظها ويحفظ عملها، كما قال تعالى: ﴿ لَهُ مُعَقِبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعَفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾
   [الرعد: ١١]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْظِينَ ﴿ كَرَامًا كَيْبِينَ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْظِينَ ﴿ كَرَامًا كَيْبِينَ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْظِينَ ﴾
   [الانفطار].
  - ٨ ـ الحث على العمل الصالح.
  - ٩ ـ تهديد المكذبين بحفظ أعمالهم ومجازاتهم عليها.
- ١٠ \_ الإشارة إلى إمكان البعث بالقسم وبالطارق؛ لما فيهما من الدلالة على القدرة.

#### 

ولما كان قوله تعالى: ﴿إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا مَافِظٌ ﴿ اللَّهِ مَشْعِرًا بِالْجِزَاءَ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

﴿ وَلَيْنَظُرِ الْإِنسَانُ مِمْ خُلِقَ ۞ خُلِقَ مِن مَّآءِ دَافِقِ ۞ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الشَّلْبِ وَالتَّرَابِ ۞ إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرٌ ۞ يَوْمَ تُبْلَى الشَرَابِرُ ۞ فَمَا لَهُ مِن قُوَةٍ وَلَا نَاصِرِ ۞
 ﴿ وَالطَارِقَ ] .

#### 🛞 التفسير:

﴿ غُلِقَ مِن مَّلَو دَافِقِ ﴿ أَي: من ماء منصب بسرعة وقوة في رحم المرأة، ثم بيَّن مكان خروجه، فقال: ﴿ يَغَرُّجُ مِنْ بَيْنِ الشُّلْبِ وَالتَّرَابِبِ ﴿ الْمَاهُ وَ المَاهُ وَ المُواقِدِ وهي أي: صلب الرجل؛ وهو عمود ظهره (الفِقْري)، وترائب المرأة \_ وهي عظام الصدر، حيث تكون القلادة \_ جمع تَريبة، كصحيفة وصحائف، هذا قول كثير من المفسرين.

وقال قتاده وغيره: من صلب الرجل ونحره (١١)، وعليه فالترائب للرجل، وهو الموافق للفظ الآية ونظمها؛ فإن الله وصف الماء بأنه دافق، وهذا من شأن ماء الرجل، ولا ينافى ذلك أن الإنسان مخلوق من الماءين.

﴿إِنَّهُ عَلَى رَجْمِهِ لَقَادِرٌ ﴿ إِنَّ اللهِ قَادِر أَكُمَلِ القَدْرة على إعادة الإنسان حيًا بعد موته، فلا يُعجزه، بل هو أهون عليه؛ لتقدم خلقه

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جریر الطبری (۲۶/ ۲۹۰).

الأول، كما قال: ﴿ وَهُوَ الَّذِى يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧]، وقال: ﴿ قُلْ يُعْيِيهَا الَّذِي آنشَاهَا آوَلَ مَرَوَّ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴾ [يس].

﴿ يَوْمَ نُبُلَ السَّرَآيِرُ ﴿ يَ مِتعلق بـ (رجْع)؛ أي: يَرجعه يوم القيامة، وَبُنُلَ السَّرَآيِرُ ﴿ يَ مَع سريرة، وهي كل ما يُسره الإنسان في قلبه؛ فإن الحساب يكون يوم القيامة على ما في القلوب: ﴿ أَفَلًا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ ﴾ وَحُصِّلَ مَا فِي الصُّدُورِ ﴾ [العاديات].

وْفَا لَهُ وَهُ أَي: ليس للكافر المكذّب يوم القيامة ومِن قُوَق في نفسه يدفع بها العذاب وولا نَاصِر الله عنه الخارج، ينصره ويدفع عنه العذاب، وومِن مزيدة لتأكيد النفي، أي ليس له قوة على الإطلاق في ذلك اليوم.

# ﴿ الفوائد والأحكام:

١ ـ أمر الإنسان بالتفكر في مبدأ خلقه.

٢ ـ أن التفكر طريق من طرق المعرفة، ولذا أثنى الله على المتفكرين في خلق السماوات والأرض.

٣ \_ أن خلق الله للإنسان من الماء (المني) يدل على إحيائه وبعثه بعد موته، وهذا أحد أدلة البعث في القرآن، وقد ثُنيّت فيه كثيرًا، كما في سورة عبس والمرسلات والقيامة وغيرها.

٤ ـ أن المني الذي يُخلق منه الإنسان هو الدافق، وهو الذي يخرج
 عن شهوة، وهو الذي يُوجب الغسل، لا المني الذي يخرج مِن بَرد أو غيره.

- ٥ ـ أن أهم مصادر هذا الماء هو الصلب الذي هو فقرات الظهر،
   والترائب التي هي عظام الصدر.
- ٦ إثبات قياس الأولى؛ إذ القادر على بدء الخلق هو على إعادته أقدر.
- ٧ ـ في الآيات عَلَمٌ من أعلام نبوته؛ حيث أخبر عن هذه الأمور الغيبية.
  - ٨ ـ فيها شاهد لما يُسمى (الإعجاز العلمي).
  - ٩ ـ أن الله قادر على رجع الإنسان؛ أي: إحيائه وبعثه بعد موته.
- ١٠ ـ أن وقت رجوع الإنسان هو وقت القيامة، يوم تبلى السرائر
   وتكشف.
- ۱۱ ـ أن الإنسان الكافر يوم القيامة ليس له أي قوة على دفع العذاب، وليس له أي ناصر يخلصه.
  - ۱۲ ـ أن المعول يوم القيامة على السرائر والبواطن.

ولما بيَّن الله تعالى أمر المعاد والبعث أقسم على صدق هذا الكتاب، فقال سبحانه:

#### التفسير:

قوله سبحانه: ﴿ وَالنَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ اللَّهُ ﴾؛ أي: أُقسم بالسماء ذات الرجع، أي: المطر، من التسمية بالمصدر، فإنه مصدر رَجَع، وسمى

قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ هذا جواب القسم، وهو المقسم عليه، أي: إن القرآن لقول فصل، أي: يفصل بين الحق والباطل، والإخبار بالمصدر لبيان بلوغه الغاية في ذلك، كأنه الفصل نفسه، ﴿وَمَا هُوَ بِالْمَرْلِ بَالْمَصِدِر لبيان بلوغه أي: ليس هو باللعب، بل جِدٌّ كلُّه؛ لأنه كلام رب العالمين، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد.

﴿إِنَّهُمْ يَكِدُونَ كَيْدًا ﴿ الْمَهُ الْجَملة مستأنفة؛ فليست داخلة في جواب القسم، و(الكيْد) هو التوصل بالأسباب الخفية إلى الإيقاع بالخصم، فهو بمعنى المكر، وإن كان لكل منهما دلالة، ﴿إِنَّهُمُ ﴾؛ أي: الكفار المكذبين للرسول عَلَيْهُ ﴿يَكِدُونَ كَدْاً ﴿ اللهُ ﴾؛ أي: كيدًا عظيمًا لإطفاء نور الإسلام، وايذاء الرسول عليه الصلاة والسلام، وصرف الناس عن الإيمان، ﴿وَآكِدُ

كَذَا (آ) ﴿ أَي: كَيدًا عظيمًا ؛ أي: أجازيهم على صنيعهم ذلك بكيد أعظم من كيدهم، كما قال تعالى: ﴿ وَأُمْلِى لَهُمُّ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُ اللهُ اللهُ

وْفَهِلِ ٱلْكَفِرِينَ الفاء هي الفصيحة؛ أي: إذا كان الأمر كذلك فمهل الكافرين، أي: أنظرهم ولا تتعجل هلاكهم، وهذا قبل الإذن بالقتال، ووضع (الكافرين) موضع الضمير؛ ذمًّا لهم وتسجيلًا عليهم بعلة التهديد، وأَنْهِلْهُمْ رُوَيلًا إِنَّى ؛ أي: إمهالًا قليلًا، و(رويدًا) تصغير رُود بوزن عُود، تقول العرب: «فلان يمشي على رُود»، أي: على مهل، ويصغرونه على رُويد.

وفي الآية تثبيت للنبي على والمؤمنين، ووعد بالنصر، وتهديد للكافرين، وقوله: ﴿أَمْهِلُهُمْ رُوِّلًا ﴿ اللَّهُ الللللَّا الللللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقدًدتِ الأديمَ لراهِشِيه وألفَى قولها كذبًا ومينا (١) والمين هو الكذب، وقول الآخر:

حُيِّيتَ مِن طَللِ تقادَم عهدُه أقوى وأقفرَ بَعْدَ أمِّ الْهَيْثَم (٢) الإقواء والإقفار معناهما واحد.

<sup>(</sup>۱) لعدي بن زيد في ذيل ديوانه (ص: ۱۸۳).

<sup>(</sup>٢) لعنترة من معلقته، في ديوانه (ص: ١١٨)، وهو من معلقته المشهورة.

7.7

# 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ أن من آيات الله ونعمه رَجْعَ السماء بالمطر.
- ٢ ـ أن من آيات الله ونعمه تصدعَ الأرض بالنبات.
  - ٣ ـ أن القرآن حق.
- ٤ ـ أن من صفات القرآن الفصل بين الحق والباطل والهدى والضلال، ولذا سُمى فرقانا.
  - ٥ \_ الرد على المكذبين بالقرآن الواصفين له بأنه هزل.
    - ٦ \_ ذم الهزل في الكلام.
- ٧ ـ أن الكفار يكيدون للرسول ﷺ وللمؤمنين كيدًا عظيمًا؛ أي يمكرون.
  - ٨ ـ أن الله يكيد الكافرين كيدًا عظيمًا.
    - ٩ \_ الجزاء من جنس العمل.
- ١٠ ـ أن الله يوصف بالكيد، وهو المكر، كقوله تعالى: ﴿وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ الْمَكِرِينَ (إِنَّا اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ الْمَكِرِينَ (إِنَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ
  - ١١ ـ الرد على الجهمية ومن وافقهم من نفاة الصفات.
    - ١٢ \_ إمهال الله للكافرين استدراجًا لهم.
- ١٣ ـ أمر الله لنبيه بالصبر وإمهال الكافرين، وذلك في مكة قبل الإذن بالقتال، قال تعالى: ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ أَنَّهُمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ







هذه السورة مكية، وكان النبي على يما يقل يقرأ بها بعد الفاتحة في الركعة الأولى من صلاة الجمعة وصلاة العيدين (١)، وفي الركعة الأولى من الوتر إذا أوتر بثلاث (٢)، وهي تسع عشرة آية، الخمس الأولى منها تضمنت الأمر بتسبيح اسمه سبحانه، وذكر بعض صفاته تعالى وأفعاله.

وتضمنت الآيات من (٦) إلى (٩) الامتنان من الله على رسوله عليه الصلاة والسلام والبشرى له بإقرائه القرآن، فيحفظه ولا ينساه إلا ما شاء الله، وبتيسيره للطريقة اليسرى، كما تضمنت أمره على بتبليغ القرآن والتذكير به ما دام التذكير ينفع.

وتضمنت الآيات من (١٠) إلى آخر السورة بيان طريقي الناس بعد التذكير وعاقبة كل منهما، وتوبيخ المؤثرين للدنيا على الآخرة التي هي خير وأبقى، والإخبار أن هذه المعاني مذكورة في صحف إبراهيم وموسى.

<sup>(</sup>١) ينظر: ما أخرجه مسلم (٨٧٨)؛ من حديث النعمان بن بشير ﷺ.

# الآيات:

﴿ سَبِح اَسْمَ رَبِكَ ٱلْأَعْلَى ۞ ٱلَذِى خَلَقَ فَسَوَىٰ ۞ وَٱلَّذِى قَدَرَ فَهَدَىٰ ۞ وَٱلَّذِى أَلْحَىٰ أَلْعَلَىٰ آَءُ أَخْوَىٰ ۞ [الأعلى].

#### 🛞 التفسير:

قوله: ﴿سَبِّحِ اَسَّمَ رَبِّكَ اَلْأَعْلَى ﴿ الخطاب للنبي بَيْ ولأمته، أي: نزه ربك عن النقائص والعيوب، وعن كل ما لا يليق به تعالى في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله، وذِكْر الاسم يدل على أن التسبيح يكون بالتلفظ باسم الرب باللسان (١١)، فينزه العبد ربه بلسانه كما يُنزِّهه بجنانه.

﴿ الْأَعْلَى ﴿ صَفَةَ لَـ ﴿ رَبِكَ ﴾ ، وهو اسم تفضيل؛ أي: الأعلى على كل شيء بجميع أنواع العلو؛ ذاتًا وقدرًا وقهرًا ، كما قال سبحانه: ﴿ وَلِلّهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ ﴾ [النحل: ٦٠]، وقال: ﴿ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ، ﴾ [الأنعام: ١٨].

والَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴿ ﴾؛ أي: خلق جميع المخلوقات بعد العدم فأتقن خلقها، وجعلها مستوية في أحسن تقويم، وفي هذا إشارة إلى كمال قدرته تعالى وعلمه وحكمته، والفاء للترتيب والتعقيب، وحَذْفُ مفعولي: ﴿ خَلَقَ ﴾ و و سُوَّى ﴾؛ لإفادة التعميم.

﴿وَالَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴿ مِن التقدير؛ أي: جعل لكل شيءٍ قدرًا في: ذاته، وصفته، وفعله، وأجله، وكلِّ ما يتعلق به، كما قال تعالى: ﴿وَخَلَقَ كُلُ مَنْ مُنْ فَقَدَرُهُ لَقَدِيرًا ﴿ إِلَى السَالِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم: «عبَّر لي أبو العباس ابن تيمية \_ قدس الله روحه \_ عن هذا المعنى بعبارة لطيفة وجيزة، فقال: «المعنى: سبح ربك ذاكرًا اسمه». وهذه الفائدة تساوي رحلة، لكن لمن يعرف قدرها؛ فالحمد لله المنّان بفضله، ونسأله تمام نعمته». بدائع الفوائد (۲۱/۳۱).

مخلوق إلى ما يناسبه؛ فهدى الإنسان إلى الخير والشر، والأنعام إلى مصالحها وعلَّمها أسباب بقائها، كما قال تعالى: ﴿أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ مُمُ مَا هَدَىٰ ﴿فَكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى العموم، فيعم كلَّ مَا قدَّره وكلَّ مَن هداه.

﴿ وَٱلذِّى آخُرَ ٱلْمَرْعَىٰ ﴿ أَي: أنبت ما ترعاه البهائم ﴿ فَجَعَلَهُ ﴾ ؛ أي: بعد أنْ كان أخضر رطبًا ﴿ غُنَّاةً أَحُوىٰ ﴿ فَ الله أَي: يابسًا أسود؛ من الحُوّة، وهي سُمرة تقرب من السواد، وهو في كلا الحالين عَلَف للدواب.

وفي الآيات الكريمة وقع العطف بالواو مع أن الموصوف واحد، وذلك لتغاير الصفات، وهذا معروف في كلامهم، فإن الشيء الواحد إذا ذكر بصفتين مختلفتين جاز عطف إحداهما على الأخرى، تنزيلًا لتغاير الصفات منزلة تغاير الذوات، كما قال الشاعر:

إلى المَلكِ القَرْمِ وابْنِ الهُمَا م وليْثِ الكتيبَةِ في المُزْدَحَمْ (١) وأكثر ما يكون هذا العطف بالواو في الأسماء الموصولة، كما في هذه السورة، وكما في أول سورة المؤمنون.

# 🛞 الفوائد والأحكام:

ا \_ الأمر بتسبيحه تعالى مع ذكر اسمه سبحانه، وقد أمر النبي عليه أن يكون هذا التسبيح في السجود، حيث قال: «اجعلوها في سجودكم» (٢)

<sup>(</sup>۱) البيت غير منسوب في معاني القرآن للفراء (۱/ ١٠٥) والكشاف (١٣٣/١) وفي غيرهما من كتب التفسير، ولا نسب أيضًا في كتب اللغة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٨٦٩)، وابن ماجه (٨٨٧)؛ من حديث عقبة بن عامر ﷺ. صححه ابن حبان (١٨٩٨)، والحاكم (٣٧٨٣)، ووافقه الذهبي، وحسن إسناده النووي في المجموع (٢١٣/٣).

- ٢ ـ وجوب تسبيح أسمائه تعالى عن كل إلحاد.
- ٣ ـ وجوب تسبيحه تعالى عن كل نقص وعيب.
- ٤ إثبات الربوبية لله تعالى، لقوله: ﴿سَبِّحِ اَسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ
- ٥ ـ إثبات الربوبية العامة، كما يفيده ما ذُكر من الأفعال في قوله:
   ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴿ ﴾ الآيات.
- ٦ ـ أن من أسمائه سبحانه (الأعلى)، وهو أبلغ مِن (العليِّ)، فله
   سبحانه العلو بكل معانيه.
  - ٧ ـ أنه تعالى خالق كلِّ شيء ومُسويه.
  - ٨ ـ أنه تعالى هو الذى قدَّر مقادير الخلق.
- ٩ ـ أنه تعالى هو الهادي لخلقه؛ الهداية العامة والخاصة، الكونية والشرعية.
- ۱۰ ـ توقف اهتداء العبد على هدى الله، كتوقف وجوده على خلق الله له.
  - ١١ ـ أنه تعالى هو الذي أخرج النبات الذي ترعاه بهيمة الأنعام.
- ۱۲ ـ أنه تعالى هو الذي يجعل النبات بعد الخضرة والنُّضرة غثاء أصفر، وأحوى؛ أي: أسود.
- ١٣ ـ الامتنان من الله على عباده؛ بأن خلقهم فسواهم وهداهم، وأخرج ما ترعاه بهائمهم.
- 1٤ ـ الإشارة إلى قدرته تعالى على البعث بذكر دليلين: خلقِ الناس، وإخراج النبات.

١٥ \_ إثبات كمال قدرته ﴿ لَا اللهُ عَلَا اللهُ ال

١٦ \_ إثبات قيام الأفعال الاختيارية به سبحانه.

١٧ \_ الرّد على نفاة الأفعال؛ مِن الجهمية ومَن تبعهم.

ولما ذكر الله دلائل قدرته ووحدانيته وهدايته العامة ذكر فضله وإنعامه على رسوله ﷺ، وهدايته الخاصة له وإنعامه عليه بالوحي، فقال سبحانه:

﴿ سَنُقُرِثُكَ فَلَا تَنسَىٰ ۚ ۚ إِلَّا مَا شَآءَ اللَّهُ إِنَّهُۥ يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَمَا يَعْفَىٰ ۞ وَنُيُسِّرُكَ لِللَّهُ مَن اللَّهُ مَا شَآءَ اللَّهُ إِنَّهُۥ يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَمَا يَعْفَىٰ ۞ وَنُيُسِّرُكَ لِللَّهُ مَىٰ فَذَكِّر إِن نَفْعَتِ الذِّكْرَىٰ ۞ [الأعلى].

#### التفسير:

قوله سبحانه: ﴿ سُنُقُرِئُكَ فَلَا تَسَى ﴿ آَي: سنقرئك أيها النبي القرآن قراءة فلا تنساه، أي لا يذهب مِن صدرك، والذي يُقرئ النبي عَلَيْه مباشرة هو جبريل عَلِيه وأضاف الله الإقراء إلى نفسه المقدسة لأنه الآمر بذلك.

وفي الآية \_ مع ما سبق \_ التفات مِن الغَيبة إلى التكلم؛ لأنه مقام وعدٍ وضمان، ولهذا أكده بالسين.

وفي الآية بشارة من الله تعالى لنبيه على أنه سيقرأ القرآن ويحفظه ولا ينسى منه شيئًا، وتلك معجزة له عليه الصلاة والسلام؛ فمع أنّه أمي لا يقرأ ولا يكتب، وليس راوية للأشعار والأخبار، فإن الله يسر له حفظ القرآن ووعده باستمرار الوحي ـ كما يفيده الفعل المضارع وسَنُقُرِئك له وقد وقع ذلك حقًا، وأمّنه مِن نسيانه، مع أن القرآن نفسه معجزة، وفي الصحيحين عن عائشة على أن النبى على سمع رجلًا يقرأ مِن الليل فقال:

«يرحمه الله، لقد أذكرني كذا وكذا آيةً، كنت أُنسيتها من سورة كذا وكذا» (١) والله تعالى لا يُقرُّه على النسيان.

و(لا) في قوله: ﴿فَلَا تَسَىٰ ﴿ فَالَهُ نَافِيةٌ وليست ناهية؛ لثبوت الألف في المصاحف، ولأن الإنسان لا يُنهى عن النسيان؛ لأن ذلك خارج عن الاستطاعة فلا ينهى عنه.

وقوله: ﴿إِلَّا مَا شَآءَ اللَّهُ ﴾؛ أي: إلا ما شاء الله أن تنساه، وهو ما قضى الله بنسخه لحكمة، وأن ترفع تلاوته وحُكمه، ﴿يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثِّبِثُ ﴾ [الرعد: ٣٩].

قوله: ﴿إِنَّهُۥ يَعْلَمُ ٱلْجَهْرَ وَمَا يَخْفَىٰ ﴿ أَي: يعلم ما يعلنه العباد من الأقوال والأفعال، وما يخفونه، فالله لا تخفى عليه خافيه، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُكُمْ ﴾ [ق: ١٦].

قوله: ﴿وَنُيسِّرُكَ لِلْمُسْرَىٰ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ مَا يَخْفَىٰ ﴿ عَطف على قوله: ﴿ سَنُفْرِئُكَ فَلَا تَسَى وَ وَله: ﴿ سَنُفْرِئُكَ فَلَا تَسَى اللَّهُ وَمَا يَخْفَىٰ ﴿ اللَّهُ معترضة للتعليل، و(اليُسرى) مؤنث الأيسر؛ أي: نوفقك توفيقًا مستمرًا للطريقة التي هي أيسر وأسهل، وهي كل ما فيه خيرٌ له عَيْنَ ولأمته في الدنيا والآخرة، وتخفيفٌ عليهم، ومن ذلك أن الله حفظ له الوحي، واختار له الحنيفية السمحة، وجعل دينه يسرًا لا حرج فيه.

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٠٣٨)، ومسلم (٧٨٨)؛ من حديث عائشة ﴿ اللهُمَّا.

# 🛞 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ أن القرآن وحي من عند الله، لا مِن إنشاء الرسول ﷺ.
  - ٢ ـ بشارة النبي عَلَيْقُ بحفظه للقرآن، فلا ينساه.
- ٣ ـ أن مرد هذا الحفظ والنسيان إلى مشيئة الله تعالى وعلمه وحكمته.
- ٤ أن الله قد يشاء أن يُنسي النبي ﷺ بعض الآيات، كما قال تعالى: ﴿مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِعَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾ [البقرة: ١٠٦].
  - ٥ \_ جواز النسخ في القرآن.
  - ٦ \_ إثبات المشيئة لله تعالى.
  - ٧ ـ إثبات إحاطة علمه تعالى بالجهر والإخفاء.
  - ٨ ـ بشارة الله لنبيه عَلَيْ أن ييسره لأيسر الطرق فيما شرع له.
- ٩ ـ تيسير حفظ القرآن وفهمه، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَرُنَا ٱلْقُرْءَانَ لِللَّهِ فَهُلَ مِن مُدَّكِرٍ ﴿ القمر].
  - ١٠ ـ أن شريعة النبي ﷺ قائمة على اليسر ورفع الحرج.
  - ١١ ـ أن مِنْ شكر الله على نعمة العلم: التعليم والتذكير.
- ١٢ وجوب تبليغ القرآن والتذكير به، كما قال تعالى: ﴿فَذَكِّرُ
   وَأَلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ( وَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ
- 17 ـ أن التذكير بالقرآن في نفسه منفعة للمُذكِّر، وعلى هذا فلا مفهوم للشرط في الآية. وإن كان المراد منفعة المذَكَّر بالتذكر أو المنفعة العامة، فيدخل فيها البيان وإقامة الحجة، فيكون للشرط مفهوم. وعليه؛ فإذا لم يحصل تذكر وقد قامت الحجة فلا يشرع التذكير حينئذٍ، خصوصًا إذا حصل من المعرضين عناد وشر وعدوان، والله أعلم.

لما أمر الله نبيه بالتذكير بيَّن تعالى أقسام الناس بعد هذا التذكير، فقال سبحانه:

﴿ وَيَنَجَنَّهُمْ الْأَشْفَى إِنَ الْأَشْفَى إِنَ الْأَشْفَى اللَّهُ الْأَشْفَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

### 🛞 التفسير:

قوله: ﴿ سَيَذَكُرُ مَن يَغْشَىٰ ﴿ اَي: سينتفع بهذا التذكير والموعظة من يخاف الله، والخشية نوع من الخوف لكن يصاحبها تعظيم للمخوف منه وعلم به، فهي أخص من الخوف، ﴿ وَيَنْجَنّهُا الْأَشْقَى ﴿ الله عنه وعلم به، فهي أخص من الخوف، ﴿ وَيَنْجَنّهُا الْأَشْقَى ﴿ الله ويعرض عن الموعظة الأشقى؛ أي: البالغ الشقاوة، وهو الكافر، كما قال تعالى: ﴿ فَأَمّا اللَّذِينَ شَقُواْ فَفِي النّارِ ﴾ [هود: ١٠٦]، والشقاء ضد السعادة، قال تعالى: ﴿ فَعِنْهُم شَقِيٌ وَسَعِيدٌ ﴿ الله وَ الله الشقاوة مقاساة أنواع الآلام الجسدية والنفسية، وأعظم ذلك ما يكون لأهل النار، ولذا قال هنا في وعيد الأشقى: ﴿ اللَّذِي يَصْلَى النّارُ الْكُبُرَىٰ ﴿ الله كبرى العظمى، وهي نار الآخرة، فيدخلها ويقاسي حرها، وسمّاها كبرى وهو اسم تفضيل ـ بالنسبة إلى نار الدنيا، قال ﷺ: «ناركم جزءٌ مِن سبعين جزءًا مِن نار جهنم (۱۰).

قوله: ﴿ مُ لَا يَنُونُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ﴿ إِنَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٦٥)، ومسلم (٢٨٤٣)؛ من حديث أبي هريرة ﷺ.

والعطف بـ(ثم) للترتيب والتراخي، إشارة ـ والله أعلم ـ إلى الخلود في النار؛ لأنهم لو خرجوا منها لخرجوا أمواتًا أو أحياء، فنجوا من العذاب في كلِّ من الحالين.

ولما ذكر وعيد الأشقى المعرض عن الذكرى ذكر وعد الذي يخشى ويتذكر بالذكرى، فزكى نفسه بالإيمان والتوحيد والذكر والصلاة، فقال: وقد أَفَلَحَ مَن تَزَكَّى إِنَّى وَذَكَر اَسْمَ رَبِّهِ فَصَلَى الله وقوله: وقوله: وَزَكَر الفلاح بصيغة الماضي لتحقق وقوعه، وقوله: وَزَكَر الفلاح بصيغة الماضي لتحقق وقوعه، وقوله: وَزَكَر السُمَ رَبِّهِ أَي: أصلح نفسه، وطهرها من الشرك وسائر المعاصي، ووَذَكَر اَسْمَ رَبِهِ فَصَلَى الله على فَصَلَى الله على الله الله على الذكر باللسان، كما تقدم في أول السورة، وقوله: وقوله: وفصلَى الله المفروضة والنافلة.

وقوله: ﴿وَذَكْرُ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَىٰ ﴿ يَحْمَلُ أَنْ يَرَادُ بِهِ الذَكُرِ الْعَامِ مِن التَّهِلِيلُ وَالتَّسبيح والتَّكبير، مما يبعث على آداء ما افترض الله، وأعظم ذلك الصلاة، كما قال تعالى: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِنِكْرِى ﴿ اللَّهِ الصَّلَوْةَ لِنِكْرِى ﴾ وأعظم ذلك الصلاة، كما قال تعالى: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِنِكْرِى ﴿ اللَّهِ يحصل اللهِ وَعَمَلُ أَنْ يَرَادُ بِهُ ذَكُرٌ خَاص، وهو تَكبيرة الإحرام التي يحصل بها الدخول في الصلاة، والآية عامة، وبهذا يظهر عطف الصلاة على الذكر بالفاء.

وقيل: المراد زكاة الفطر وصلاة العيد، وهذا بعيد؛ لأن السورة مكية، ولم يكن بمكة عيد ولا زكاة فطر.

 والخطاب للكافرين كما يدل عليه السياق، ويدل عليه أيضًا قراءة أبي عمرو: ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ ﴾ على الغيبة، ﴿ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْقَى ﴿ الله أَي الله عليه المقيم والسرور الدائم والحال أن الآخرة خير؛ لما فيها من النعيم المقيم والسرور الدائم ﴿ وَٱبْقَى ﴿ الله فَي الله فَي الله فَي الله فَي الله فَي الله في اله في الله في اله في اله في اله في الله في اله في الله في اله في اله في الله في اله في ال

﴿إِنَّ هَاذَا لَغِي الصَّحُفِ الْأُولَى ﴿ صُعُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴿ الْمَسَارِ الله ما تقدم من قوله: ﴿ قَدُ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّى ﴿ الله الله الله الأربع، وهذا الحتيار ابن جرير وابن كثير، أي: إن معنى هذا الكلام مذكور في الصحف الأولى المتقدمة التي أنزلها الله على إبراهيم الخليل وموسى الكليم، وهما أفضل أولي العزم بعد محمد صلى الله عليهم وسلم، والقرآن مصدق لها، وذلك المعنى مما اتفقت عليه الشرائع كلها، ونظير هذه الآيات قوله تعالى في سورة النجم: ﴿ أَمْ لَمْ يُنِتَأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ وَإِنْرَهِيمَ الَّذِي وَقَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَالْمَرَانِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ السَرائع كلها، ونظير هذه الآيات قوله تعالى في سورة النجم: ﴿ أَمْ لَمْ يُنِتَأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ وَإِنْرَهُ وَزَرَ أُخْرَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ النجم].

# 🎕 الفوائد والأحكام:

ا \_ أن المنتفعين بالتذكرة هم أهل الخشية، وهم المؤمنون، كما قال تعالى: ﴿وَذَكِرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ الذاريات]، فيدخل في ذلك من تذكر مِن الكافرين فآمن واتبع الذكر، وكذا المؤمن إذا ذُكِّر فتذكر وازداد بالتذكير إيمانًا.

٢ ـ أنه لا يعرض عن دعوة الرسول ﷺ وتبصرته إلا أشقى الناس،
 وهو الكافر المصر على كفره.

- ٣ ـ أن عاقبة الكفر دخول النار التي أعدت للكافرين.
- ٤ ـ أن هذه العاقبة أعظم شقاء وخزي: ﴿إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ ٱلنَّارَ فَقَدْ
   أَخْزَيْنَةُ ﴾ [آل عمران: ١٩٢].

٥ ـ أن هذه النار المعدة للكافرين أكبر نار، وفي معناها قوله تعالى:
 ﴿إِلَّا مَن تَوَلَىٰ وَكَفَرَ شَى فَيُعَذِّبُهُ اللَّهُ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَكْبَرَ شَیكِ [الغاشية].

٦ ـ أن الكافر في النار لا يموت فيستريح، ولا يحيا حياة سعيدة
 بل حياة شقاء.

٧ ـ أن من تذكّر وزكى نفسه بطاعة الله ـ ومن أعظم ذلك الصلاة ـ فعاقبته الفلاح، وهو الفوز بالمطلوب والنجاة من المرهوب، الفوز بالجنة والنجاة من النار.

٨ ـ توبيخ الله لمن يؤثر الدنيا على الآخرة.

٩ ـ أن أعظم الجهل والسفه إيثار حظوظ الدنيا الفانية على حظوظ الآخرة، التي هي خير وأبقي.

١٠ ـ أن المذموم هو إيثار الدنيا لا مجرد محبتها المحبة الطبيعية.

١١ ـ أن مِنْ كُتِب الله صحف إبراهيم وموسى.

١٢ ـ أن ما ذكر في هذه السورة من المعاني هو مذكور في تلك الصحف.

١٣ ـ فضل إبراهيم وموسى ﷺ.





هذه السورة مكية، وكان النبي ﷺ يقرأ بها بعد الفاتحة في الركعة الثانية من صلاة الجمعة وصلاة العيدين (١١)، وآياتها ستٌ وعشرون؛ ففي الآية الأولى ذكر اسم من أسماء القيامة، وست آيات بعدها في وعيد الأشقياء، وتسع بعدها في شأن السعداء، وأربع بعدها في أظهر الآيات الكونية، والآيات الأخيرة في التذكير وبيان عاقبة المعرضين عن الذكري، وأن مرد العباد كلهم لله. ولها شبه بسورة سبح اسم ربك الأعلى من وجوه: ١ ـ ذِكْر فريقي الأشقياء والسعداء، وما أُعد لهما في الآخرة، إلا أن ذلك مفصَّل في سورة الغاشية، كما في الآيات مِن أول السورة إلى الآبة السادسة عشرة.

٢ ـ أمر الله نبيه ﷺ بالتذكير.

٣ \_ وصف النار بالكبرى في الأعلى، ووصف عذابها بالأكبر في الغاشية.

# الآيات:

تَصْلَىٰ نَارًا حَامِيَةً ۞ تُسْقَىٰ مِنْ عَيْنِ ءَانِيَةٍ ۞ لَيْسَ لَمُمْ طَعَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعِ ۞ لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِي مِن جُوعِ ۞﴾ [الغاشية].

### التفسير:

قوله سبحانه: ﴿ مَلْ أَتَنْكَ حَدِيثُ ٱلْغَنْشِيَةِ ﴿ إِلَّهُ ۗ الخطاب للنبي ﷺ ،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في تفسير سورة (سبِّح).

وهو لأمته أيضًا؛ أي: أليس قد بلغك حديث الغاشية، وأصل الغاشية الداهية العظيمة، والمراد القيامة، سميت بذلك لأنها تغشى الناس جميعًا، أي: تغمرهم بأهوالها وشدائدها، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَة السّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كَالَةُ مُرْضِعَةٍ عَمّا أَرْضَعَتُ [الحج] الآية، و(الغَشْيُ) في الأكثر لا يكون إلا فيما يُكره، قال تعالى: ﴿فَغَشِيهُم مِنَ ٱلْيَمْ مَا غَشِيهُمْ إِنَى الْيَمْ مَا غَشِيهُمْ إِنَى الْمَاعِ اللهُ اللهُ

والاستفهام في قوله: ﴿ هَلُ أَتَنكَ حَدِيثُ ٱلْغَنشِيَةِ ﴿ قُوهُ مُوهُ مُوهُ مُوهُ مُوهُ مُوهُ مُولِهِ خَشِعَةً ﴿ لَي أَن هذا من الأحاديث العظيمة التي ينبغي أن يتحدث بها، وسمَّى الله القيامة في القرآن بأسماء كثيرة باعتبار صفاتها؛ تخويفًا وتحقيقًا: كالواقعة، والحاقة، والقارعة، والطامة، والصاخة.

﴿وُجُوهُ ﴾؛ أي: وجوه الكفار والمنافقين، وهي مبتدأ، وسوغ الابتداء بها أنها في مقام التنويع، وقوله: ﴿خَشِعَةُ ﴿ اللهُ وَهُامِلَةٌ اللهُ أَخِبار، وقدَّم ذكرَ أهل النار؛ لأنه أدخل في تهويل الغاشية.

﴿ يُوْمَيِدٍ ﴾؛ أي: يومَ إذْ غشيت القيامة، فالتنوين عِوض عن جملة محذوفة، ﴿ خَشِعَةٌ ﴿ آَيَ ؛ أي: ذليلة، كما قال تعالى: ﴿ وَتَرَكُهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ ٱلذَّلِ ﴾ [الـشورى: ٤٥]، وقال: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُوا دُءُوسِمِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَأَرْجِعْنَا نَعْمَلْ صَلِحًا إِنّا مُوقِنُونَ ﴿ وَالسجدة].

وكني بـ (الوجوه) عن أصحابها؛ لظهور آثار الذل عليها، ﴿عَامِلَةٌ ﴾؛ أي: في النار بجر السلاسل وحمل الأغلال ومكابدة الأهوال، ﴿نَاصِبَةٌ ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى الل

عمل حتى تعب، وكأن هذا \_ والله أعلم ـ عقوبة من الله لهم حيث تركوا الخشوع له والعمل في الدنيا.

﴿ تَصْلَىٰ ﴾؛ أي: تدخل وتباشر ﴿ نَارًا حَامِيةً ﴿ أَي: شديدة الحرمما أحميت، يقال: «حَمِيَ التَّنور» إذا اشتد حره، فتلك الوجوه مستمرة في مقاساة حر النار البالغ النهاية، كما يفيده تنكير النار ووصفُها بالحامية.

قوله: ﴿ تَسْقَىٰ ﴾؛ أي: تلك الوجوه حين تطلب السُّقيا ﴿ مِنْ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ السُّقيا ﴿ مِنْ عَايِتها في الحرارة، كما قال تعالى: ﴿ يَطُوفُونَ اللَّهُ اللَّلْمُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُل

هذا شراب أهل النار، وأما طعامهم فقال فيه: ﴿لَيْسَ لَمُمْ طَعَامُ ﴾ أصلًا، ﴿إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ﴿ إِلَّهُ وهو (الشّبْرِق) اليابس: نباتٌ ذو شوك لا تقربه الدّواب لخبثه وسوء عاقبته، ثم هو ﴿لّا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِي مِن جُوعٍ ﴿ إِلَّا عُنِي مِن جُوعٍ ﴿ إِلّا يَسْمِنُ وَلَا يُغْنِي مِن جُوعٍ ﴿ إِلَّا عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَائلة الجوع، والمراد أن مِن أي: لا فائدة فيه، فلا ينفع البدن ولا يدفع غائلة الجوع، والمراد أن مِن طعام أهل النار نبتًا يشبه الضّريع في عدم نفعه وغنائه، وإن لم يكن مثله في حقيقته، كما هو الشأن في سائر حقائق الآخرة مع حقائق الدنيا، بل هو طعام غاية في الخبث وفي سوء تجرعه.

والقصر في الآية للتأكيد، فهو إضافي؛ أي: نسبي، بدليل أنه جاء في القرآن أن من طعام أهل النار الغسلين والزقوم.

ويحتمل أن المعذبين على طبقات، والعذاب ألوان؛ فمنهم مَن طعامه الضريع، ومنهم من طعامه الزقوم، ومنهم من طعامه الغسلين، لكل باب منهم جزء مقسوم، نسأل الله النجاة بمنّه.

# 🛞 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ التنبيه إلى عظم شأن القيامة.
- ٢ \_ أن من أسماء القيامة الغاشية.
- ٣ ـ أن الناس يوم القيامة فريقان أشقياء وسعداء.
  - ٤ ـ التعبير عن الفريقين بالوجوه.
- ٥ ـ ذكر أصناف عذاب الأشقياء؛ من الذل، والعمل الشاق،
   وصلي النار، والسقي من الحميم، وطعام الضريع.
  - ٦ ـ أن لأهل النار فيها طعامًا وشرابًا، وبئس الطعام والشراب!
- ٧ ـ التنبيه إلى شدة حرارة جهنم، لقوله: ﴿ حَامِيَةُ ۞ ﴿ وَ﴿ ءَانِيَةٍ ۞ ﴾.
- ٨ ـ أن من عذاب الآخرة ما هو حسي من المطاعم والمشارب والأغلال، ففيها:
  - ٩ ـ الرد على الفلاسفة القائلين بأن النعيم والعذاب أمور رُوحانية.
- ١٠ ـ أن حقيقة نار الآخرة وما فيها وأحوال أهلها لا تماثل حقائق
   ما في الدنيا.

هذا كله على القول الراجح في تفسير الآية، وأنها في وصف حال القيامة.

#### **⊕**≡ **⊕**≡ **⊕**≡

ولما ذكر الله أحوال الكافرين وما أعده لهم من العذاب والنكال في النار، أتبعه بذكر أحوال المؤمنين، وما هيأ لهم من النعيم في الجنة، جمعًا بين الزجر والترغيب، فإن من الناس من لا يجدي فيه إلا الوعيد، ومنهم من لا يدفعه إلا الوعد، فقال سبحانه:

﴿ وُجُوهٌ يَوْمَهِذِ نَاعِمَةٌ ﴿ لَيْسَعْيِهَا رَاضِيَةٌ ﴿ فَي جَنَةٍ عَالِيَةٍ ﴿ لَى لَا تَسْمَعُ فِيهَا لَغِيهَ ﴿ وَجُوهٌ فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَةٌ ﴿ لَنَ فَيْ عَيْنُ جَارِيَةٌ ﴿ لَنَ فَيْ عَيْنُ جَارِيَةٌ ﴿ لَنَ عَيْنُ جَارِيَةٌ ﴿ لَنَ عَيْنُ جَارِيَةٌ لَنَا فَيْ وَغَارِقُ مَصْفُوفَةٌ ﴿ لَنَا عَيْنُ جَارِيَةٌ لَنَ عَيْنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

# 🞕 التفسير:

قـولـه: ﴿وُجُوهُ يَوْمَ إِذِ نَاعِمَةٌ ۞﴾؛ أي: ووجـوه، وهـو مـبـــدأ، و﴿نَاعِمَةٌ ۞﴾ و﴿وَاضِيَةٌ ۞﴾ و﴿وَقِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ۞﴾ أخبار.

ولِسَعْيِهَا رَاضِيةٌ فَ الدنيا راضية، لما لقيت من ثمرته، فاللام متعلقة به ورَاضِيةٌ في الدنيا راضية لما لقيت من ثمرته، فاللام متعلقة به ورَاضِيةٌ في الفعل، لسعيها، واللام لتقوية التعدية، لضعف اسم الفاعل عن العمل في الفعل، ولضعفه أيضًا بتقديم المعمول.

﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴿ أَي: مرتفعة مكانًا وقدرًا، حسَّا ومعنَى، وتنكير جنة للتعظيم، ﴿ لَا تَسْمَعُ فِهَا لَغِيَةً ﴿ اللهِ الخطاب لكل من يصلح له، أي: لا تسمع فيها لغوًا، كما قال تعالى: ﴿ لا يَسْمَعُونَ فِهَا لَغُوا وَلا تَأْثِمًا ﴾ [الواقعة].

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو ورويس عن يعقوب: ﴿لَّا تُسْمَعُ فِيهَا لَغِيَةٌ ﴾ ببناء الفعل للمفعول ورفع (لاغية)، وفي الآية دلالة على أن الجنة دار كرامة بريئة من الباطل، وفيها إشارة إلى أن المؤمن عليه أن ينأى بنفسه عن اللغو والباطل.

﴿ فِيهَ ﴾؛ أي: في الجنة ﴿ عَيْنٌ جَارِيةٌ ﴿ الله كَالَةُ عَلَى وجه الأرض من غير أخدود إلى حيث يريد أهلها، لا ينقطع ماؤها، والمراد الجنس؛ أي: عيون. ﴿ فِيهَا شُرُرٌ مَّرَفُوعَةٌ ﴿ آلَ ﴾؛ أي: عالية بنفسها وبما عليها من الفرش الوثيرة، ﴿ وَأَكُوابٌ مَّوَضُوعَةٌ ﴿ آلَ ﴾؛ أي: معدة بين أيديهم فلا تُرفع، فيشربون بها متى شاؤوا من أشربة الجنة، و(الأكواب) جمع كُوب، وهو الكوز الذي لا عروة له، فهو صالح للشرب من كل جهة، ﴿ وَغَارِقُ ﴾ جمع نُمرقة، وهي الوسادة يُستند إليها ويُتَّكأ عليها، ﴿ مَصْفُوفَةٌ ﴿ آلَ ﴾ ؛ أي: بُسط كثيرة فاخرة، جمع برئينية، ﴿ مَنْوُنَةٌ ﴿ آلَ ﴾ ؛ أي: مبسوطة ومفرَّقة في كل مكان من مجالسهم، وهذا من كمال النعيم والرفاهية، نسأل الله أن يجعلنا من أهلها.

# 🛞 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ جواز حذف حرف العطف؛ الواو.
- ٢ ـ أن وجوه المؤمنين يوم القيامة تكون ناعمة؛ أي: يظهر عليها أثر النعيم بالبشر والسرور.
- ٣ ـ أن المؤمنين في ذلك اليوم راضون سعيهم، وهو عملهم
   الصالح، لأنه أفضى بهم إلى السعادة.
- ٤ أن المؤمنين يصيرون يوم القيامة إلى الجنة التي أعدها للمتقين.
- ٥ ـ أن الجنة عالية، وهي درجات، كما قال تعالى: ﴿وَمَن يَأْتِهِـ مُؤْمِنًا فَدْ عَمِلَ ٱلصَّلِحَتِ فَأُولَئِكَ لَمْمُ ٱلدَّرَجَاتُ ٱلْعُلَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّ
- ٦ ـ أن الجنة خالية من لغو الكلام، فلا يسمع فيها إلا ما هو سالم من ذلك، كما قال تعالى: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِنَهَا لَغُوًّا إِلَّا سَلَمًا ﴾ [مريم: ٦٢].

٧ ـ أن في الجنة عيونًا جارية بأنواع الشراب.

٨ ـ أن في مجالس الجنة سررًا مرفوعة؛ أي: رفيعة، وأكوابًا موضوعة في المجالس؛ زينةً وإعدادا، ونمارق؛ أي: وسائد مصفوفة بعضها إلى بعضها، وزرابي مبثوثة؛ أي: مبسوطة.

٩ ـ أن في الجنة ما تلذه الأسماع والعيون.

١٠ ـ أن من نعيم الجنة أنواع الشراب.

١١ ـ أن من نعيم الجنة أثاث المجالس.

۱۲ ـ أن من نعيم الجنة ما هو حسي؛ من المطاعم والمشارب والأشجار والقصور والأنهار، ففيها:

الله على الفلاسفة القائلين بأن النعيم والعذاب أمور رُوحانية.

١٤ ـ التشويق إلى الجنة بذكر ما فيها من أصناف النعيم. نسأل الله من فضله.

#### **⊕**≡ **⊕**≡ **⊕**≡

وبعد ذِكر القيامة ومصير الأشقياء والسعداء، انتقل السياق إلى توبيخ المعرضين عن الإيمان وعن النظر في آيات الله الدالة على توحيده وقدرته على البعث، وذكر منها أربع آيات: خلق الإبل، ونصب الجبال، ورفع السماء، وبسط الأرض.

ثم أمر الله نبيه على بالتذكير بآيات الله الكونية وآياته الشرعية، وما تضمنته من الوعد والوعيد، وأخبره أن هذا هو وظيفته على وختمت السورة بأن إليه سبحانه المآب، وعليه الحساب، قال تعالى:

﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلْآَمِنِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلْجَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴿ فَاذَكِرُ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ لَهُ اللهُ ٱلْحَدَابَ لَيْفَ مَنْ وَكُفَرَ ﴿ وَالْعَالَمِ اللهُ ٱلْعَذَابَ اللهُ الْعَذَابَ اللهُ اللهُ الْعَنْ ﴿ وَكُفُرَ ﴿ وَ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَذَابَ اللهُ الل

#### 🛞 التفسير:

قوله: ﴿أَفَلًا يَنظُرُونَ الْبِصارِهِم نظر تفكر واعتبار، والاستفهام للإنكار والتوبيخ؛ أي: أأعرضوا (١) فلا ينظرون ﴿إِلَى ٱلإِبلِ وهو الحيوان المعروف، والإبل جمع لا واحد له من لفظه، ﴿كَيْفَ خُلِقَتُ ﴿ هَذَا الخلق البديع العجيب في عظم جسمها، وشدة قوتها، بحيث تُحمل عليها الأحمال وهي باركة، ثم تقوم بيسر، وهي آية في الصبر على الجوع والعطش أيامًا، وترعى كل نبات، كثيرة المنافع، بحيث يشرب لبنها ويؤكل لحمها ويلبس من وبرها، وتنقاد للكبير والصغير، وهي أنفس أموال العرب.

ورَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ( ) ؛ أي: بلا عمد، وما زينت به من النجوم والشمس والقمر، ورَإِلَى البِّبَالِ الشامخة وكَيْفَ نُصِبَتْ ( ) ؛ أي: جعلت منتصبة على وجه الأرض نصبًا ثابتًا، فصارت لها كالأوتاد، ويلوذ بها الناس، ويتخذونها أعلامًا للطرق، ويتخذون منها بيوتًا، ورَإِلَى الأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ( ) ؛ أي: بُسطت ومهدت، حتى صارت صالحة للمشي عليها، وإقامة المساكن فوقها، وهذا لا ينافي كونها كروية؛ لأنها واسعة وسطحها مختلف ارتفاعًا وانخفاضًا.

<sup>(</sup>۱) هذا على مذهب الزمخشري، وهو أنْ تكون الفاء عطفًا على محذوف، وهو مناسب في بعض الآيات، كما هنا، ومذهب الجمهور أن الهمزة مقدمة من تأخير، والأصل: فألا، لكن قدمت الهمزة لأن لها الصدارة.

فإنهم لو نظروا إلى كل ذلك نظر اعتبار وتفكر، لأيقنوا أن الله الذي خلقها قادر على بعثهم بعد الموت للحساب والجزاء، وخُصت هذه الأربعة بالذكر؛ لأنهم يشاهدونها دائمًا بأعينهم، وابتُدئ بالإبل لأنها \_ والله أعلم \_ أشد ملابسة لهم من غيرها، والاستفهام في قوله: ﴿كَيْفَ﴾ في المواضع الأربعة للتعجيب والتعظيم.

ولما ذكر الله الأدلة على التوحيد والقدرة على البعث أمر الله نبيه على التذكير، فقال سبحانه: ﴿فَذَكِرُ ﴾ الفاء هي الفصيحة؛ أي: إذا كان الأمر ما علمت فذكِّر؛ أي: عظهم، وداوم على التذكير ولا تيأس ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ﴿ إِنَّ ﴾؛ أي: وظيفتك التذكير فقط، ولست هاديًا لهم، فلا تذهب نفسك عليهم حسرات ﴿لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيِّطٍ ﴿ إِنَّ اللهم، فلا تذهب نفسك عليهم حسرات ﴿لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيِّطٍ ﴿ إِنَّ اللهم على الله الولاية عليهم، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارٍ ﴾ الإيمان، بل لله الولاية عليهم، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارٍ ﴾ [ق: ٥٤].

﴿إِلَّا مَن تَوَكَّ وَكَفَرَ ﴿ إِلَى الاستثناء منقطع؛ أي: لكن مَن أعرض عن الإيمان وأصر على كفره، و ﴿ مَن ﴾ مبتدأ مضمَّنٌ معنى الشرط، ولذا قرن الخبر بـ (الفاء) في قوله: ﴿ فَيُعُذِّبُهُ اللهُ الْعَذَابَ الْأَكْبَرُ ﴿ إِلَى اللهُ عَذَابِ النار، ووصفه بالأكبر؛ لأنه قد بلغ الغاية في الشدة، وكل عذاب نالهم في الدنيا فهو دونه.

﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِلَابَهُمْ ﴿ أَي: رجوعهم بعد الموت إلينا لا إلى غيرنا ﴿ أُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴿ أَنَ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴿ أَنَ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴿ أَنَ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴿ أَنَ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَى كفرهم، ولا بد من ذلك، كما تقتضيه الحكمة، وتدل عليه صيغة الوجوب (على)، فهو عهد أخذه الله على نفسه ولن يخلفه، كما قال تعالى: ﴿ فَوَرَبِّكَ فَهُو عَهْدُ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الحجر]، وقال: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ لَا إِلَهُ لَا إِلَهُ لَا إِلَهُ اللَّهُ لَا إِلَهُ اللَّهُمُ اللَّهُ لَا إِلَهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا إِلَهُ اللَّهُ لَا إِلَهُ اللَّهُ لَا إِلَهُ اللَّهُ اللّهُ ال

إِلَّا هُوَّ لِيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكُمَةِ لَا رَبِّ فِيدِّ [النساء: ٨٧]، وفي الآيتين وعيد وتهديد للكافرين.

# ه الفوائد والأحكام:

١ ـ أن خلق الإبل من عظيم الآيات، كيف هي مهيأة في خلقتها
 للركوب والحمل، ومذللة للإنسان، مع ما فيها من المنافع أكلًا وشربا.

٢ ـ أن مِن آيات الله خلق السماوات ورفعها وتزيينها بالنجوم.

٣ ـ أن من آيات الله نصب الجبال، وما في ذلك من تثبيت الأرض، فهي لها كالأوتاد، وفيها من المنافع ما أودعه الله فيها من المعادن المختلفة.

٤ ـ أن من آيات الله سطح الأرض؛ وهو بسطها للقرار عليها، ولذلك سُميت: (مهادًا)، و(فراشًا)<sup>(۱)</sup>، وفي جوفها وسطحها ما لا يحصى من النعم والآيات، ﴿وَفِي الْأَرْضِ ءَايَتُ لِأَمْوِقِينَ ﴿

٥ ـ وجوب التذكير بالله وآياته ووعده ووعيده.

٦ ـ أن التذكير عام لجميع الناس، كما يدل عليه حذف المفعول به في قوله: ﴿ فَذَكِّرْ ﴾ [الأعلى: ٩].

٧ - أن التذكير وظيفة الرسول ﷺ بالتبشير والإنذار، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ [سبأ: ٢٨].

٨ ـ أن الرسول ﷺ ليس مسلطًا على الكفار بالقتل والقتال. وعلى
 هذا؛ فتكون الآية منسوخة بآيات الجهاد.

<sup>(</sup>١) في قوله تعالى: ﴿ أَلَوْ خَعَلِ ٱلأَرْضَ مِهَدُا ۞ [النبأ]، وقوله: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُو ٱلأَرْضَ بِسَاطًا ۞ ﴾ [نوح].

٩ ـ أن الرسول ﷺ ليس مسلطًا على الكفار بالإكراه على الإسلام، ويؤيده قوله تعالى: ﴿لا إِكْرَاهُ فِي ٱلدِينِ ﴾ [البقرة: ٢٥٦].

١٠ ـ أن مَن أعرض عما جاء به الرسول الله ﷺ، وكذب به السيعذبه الله العذاب الأكبر، وهو عذاب النار الكبرى، كما قال تعالى:
 ﴿ وَيِنَجَنَّبُ الْأَشْفَى شَ الَّذِى يَصْلَى النَّارَ الْكُبْرَىٰ شَ ﴾ [الأعلى].

۱۱ ـ أن جميع العباد راجع إلى الله، وذلك بالموت، ثم بالبعث من القبور.

١٢ \_ إثبات البعث، والحساب، والجزاء بالثواب والعقاب.

١٣ ـ إثبات الجنة والنار.

١٥ \_ تقديم الغاية على الوسيلة في الذكر؛ لأنها أهم، يدل لذلك تقديم الوعد والوعيد على الأمر بالتذكير والوعد بالحساب.





هذه السورة مكية، وآياتها ثلاثون، افتتحت بخمسة أقسام، وأشير فيها إلى ثلاث أمم من ذوي الكفر والطغيان: عاد، وثمود، وفرعون وقومه.

كما أشير إلى بعض أخلاق الإنسان الجاهل والكافر، وما جُبل عليه.

ثم ذكر سبحانه بعض أحوال القيامة: من دكّ الأرض، ومجيء الربّ للفصل، والمجيء بالنار، وندم الكافر، ومآل النفس المطمئنة، وهو الدخول في عباد الله وأوليائه، وفي جنة الله.

### الآيات:

﴿ وَالْفَخِرِ ۞ وَلِيَالٍ عَشْرٍ ۞ وَالشَّفْعِ وَالْوَثْرِ ۞ وَالْتَيْلِ إِذَا يَسْرِ ۞ هَلْ فِى ذَلِكَ فَسَمُّ لِذِى حِجْرٍ ۞ ﴿ [الفجر].

هذه الآيات اشتملت على إقسامه تعالى بخمسة أمور؛ وهي: الفجر، والليالي العشر، والشفع، والوتر، والليل إذا يسر. وهي أمور عظيمة، يدل على عظمتها الإقسام بها.

### 🞕 التفسير:

قوله تعالى: ﴿وَٱلْفَجْرِ شَكَ ؛ أي: أُقسم بالفجر الذي هو أول النهار، وهو الفجر الصادق، وأصل الفجر الشَّق، سُمي بذلك؛ لأنه ينفجر فيه الضوء فيشق الظلام.

وأقسم الله به؛ لأنه من آيات الله الباهرة، ومن مخلوقاته العظيمة الظاهرة، حيث تعود الأرواح إلى الأجساد بعد النوم، وذلك مذكر بالبعث، وتدب الحياة في الكون بعد السكون والظلمة وينتشر النور، وتتعلق بطلوع الفجر أحكام شرعية؛ كالصلاة والصوم، وقد تمدح الله بكونه خالق الفجر؛ فقال سبحانه: ﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ ﴾ [الأنعام: ٢٩]، وأقسم به في آيات أخرى، قال تعالى: ﴿ وَالصَّبْحِ إِذَا أَسَفَرَ ﴿ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

وقوله: ﴿وَلِيَالٍ عَشْرِ ﴿ أَي: وأقسم بالليالي العشر، وهي عشر ذي الحجة، والمراد: الليالي وأيامها، والعرب تطلق اليوم وتريد اليوم والليلة معًا، هذا هو الأصل في والليلة معًا، هذا هو الأصل في إطلاق كل من اليوم والليلة، إلا أن يمنع من ذلك قرينة، ومن ذلك الأيام في آيات الصيام؛ فإن المراد الأيام دون الليالي، كقوله تعالى: ﴿فَعِيدَةٌ مِن أَلَيْهِ أَنَامٍ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وأقسم الله بهذه العشر لشرفها، وخصها بالتنكير؛ لأنها عظيمة، حيث تؤدّى فيها مناسك الحج إلى بيت الله الحرام، الذي هو أحد أركان الإسلام، ولأن هذه العشر بأيامها موسم للطاعات، إذ تضاعف فيها الحسنات، كما قال عليه: «ما مِنْ أيّام العملُ الصّالحُ فيها أحبُّ إلى الله من هذه الأيام»؛ يعني: أيامَ العشر، قالوا: يا رسُولَ الله، ولا الجهادُ في سبيلِ الله؛ قال: «ولا الجهادُ في سبيلِ الله، إلا رجلٌ خَرَجَ بنفسِه ومالِه، فلم يَرجعُ من ذلك بشيءٍ»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲٤٣٨)، والترمذي (۷۵۷)، وابن ماجه (۱۷۲۷)؛ من حديث ابن عباس الله المال عباس الله المال ال

قوله: ﴿وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴿ إِنَّ ﴾؛ أي: وأُقسم بكل شيء في الوجود، و(أل) في الكلمتين للعموم والاستغراق، فيشمل كل شفع وكل وتر؛ لأن الأشياء إما شفع أي زوج، كما قال تعالى: ﴿وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زُوّجَيْنِ﴾ [الذاريات: ٤٩]، أو وتر؛ أي: فرد، وهو الشيء المفرد، يقال: وَتْر ووِتْر، بفتح الواو وكسرها، وبهما قرئت الآية.

وقيل: ﴿ٱلْوَتْرِ﴾ هو الله تعالى، و﴿ٱلشَّفْعِ﴾ المخلوقات.

وْاَلْیَلِ إِذَا یَسْرِ الْ اَی اَی واقسم باللیل إذا ذهب سائرًا فی الظلام حتی ینقضی، والتقیید بوقت سریانه (وهو سیره حتی ینقضی)؛ لأن غشیان اللیل ثم انقشاع الظلمة وظهور الصبح دال علی کمال قدرة الله وتمام نعمته، فاللیل وقت للراحة، والنهار وقت لکسب الرزق. وقوله: ویسیر الله وقت لکسب الرزق. وقوله:

وجواب القسم هو ما يفهم من القسم بها من عظمتها، لدلالتها على توحيد الله، وبديع صنعه وسعة قدرته وعلمه وحكمته ورحمته، فالله على ينبه إلى ما في هذه المذكورات من دلالات لا يدركها إلا ذوو العقول النيرة، ولذا قال: ﴿ مَلْ فِي ذَلِكَ فَسَمٌ ﴾؛ أي: أليس في هذا القسم العظيم مَقنع ﴿ لَذِي حِبْرٍ ﴿ فَ ﴾ ؛ أي: لذي عقل وبصيرة؟! والاستفهام للتقرير وتفخيم المقسم به، وسُمي العقل حِجرًا؛ لأنه يمنع صاحبه من الوقوع في المذمومات فيما يضر أو ما لا ينفع.

# 🎕 الفوائد والأحكام:

ا ـ أن طلوع الفجر من آيات الله العظيمة الدالة على قدرته، ومن نعمه الدالة على رحمته، وهذا على القول بأن ﴿الْفَجْرِ﴾ هو الصبح مطلقًا، وعلى القول بأنه فجر يوم النحر، ففيه الدليل على فضل ذلك اليوم.

٢ ـ فضل الليالي العشر، وهي عشر ذي الحجة.

٣ ـ أن كل شفع ووتر في المخلوقات هو من آياته الدالة على قدرته تعالى وحكمته.

٤ - أن من أسماء الله الوتر، على القول بأنه تعالى هو المراد بالوتر في الآية، والشفع المخلوقات.

٥ ـ أن الليل من آياته تعالى ونعمه على عباده، وقد أقسم الله به
 في كل أحواله، بإقباله وإدباره، وبسيره.

٦ ـ أن في هذه الأقسام مقنعًا لذي العقل الراجح.

٧ ـ مدح العقل وأصحاب العقول، وهم أولو الألباب.

**⊕ ≡ ⊕ ≡** 

ولما ذكر الله بعضًا من مخلوقاته العظيمة مقسمًا بها؛ أتبع ذلك بالتذكير بما فعله سبحانه من العذاب والنكال بثلاث أمم طاغية، تهديدًا لكفار مكة أن يصيبهم مثل ما أصاب أولئك، وموعظة للمؤمنين ليزيدهم ذلك ثباتًا، فقال سبحانه:

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ إِنَمَ ذَاتِ ٱلْمِعَادِ ﴿ اللَّهِ لَمُ يُعَلَقُ مِثْلُهَا فِي الْلِلَدِ ﴿ وَفَرْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْنَادِ ﴾ اللَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ ﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْنَادِ ﴾ اللَّذِينَ طَغَوا فِي وَفِرْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْنَادِ ﴾ اللَّهَ طَغَوا فِي ٱللَّهِ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ

# 🛞 التفسير:

قوله سبحانه: ﴿أَلَمْ تَرَ﴾ الاستفهام للتقرير والتعجيب، والخطاب للنبي ﷺ، ولكل من يصلح للخطاب؛ أي: ألم تعلم، والرؤية قلبية بمعنى العلم، وأطلقت الرؤية هنا على العلم؛ لأن أخبار عاد وثمود

وفرعون كانت معروفة عندهم، فكأن المخاطب يراها بعينه، ﴿كُنُفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ اللهِ بَعَادِ هَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ الله

وإرام ذات العماد الم الم الم الم الم عاد لا عطف بيان، لأنهم عرفوا بعاد أكثر مما عرفوا بإرم، وإرم هو جد قبيلة عاد، وسميت القبيلة به، وهو ممنوع من الصرف للعلمية والتأنيث باعتبار القبيلة، وذات العمود المعاد في أي: صاحبة الأعمدة، فالعماد مفرد عَمَد، وهو العمود الذي ترفع عليه الخيام وبيوت الشعر، والمراد أنهم كانوا يتخذون الخيام حين ينتجعون مواقع الغيث ويتتبعون الكلأ، وهم مع ذلك يأوون إلى مساكن، كما قال تعالى: ﴿ فَأَصِّبَهُوا لَا يُرَى ٓ إِلّا مَسَكِنُهُم ۗ وَالأحقاف: ٢٥]، وقال: ﴿ وَتَتَخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَكُم مَ عَنْلُاونَ الشعراء]؛ أي: قصورًا، على أحد التفسيرين.

قوله: ﴿ وَتَمُودَ اللَّيِنَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ ( الله الله الله على الله وقد سُموا باسم جدهم، ومساكنهم بين المدينة والشام، وهم أصحاب الحجر، ﴿ وَتَمُودَ اللَّذِينَ جَابُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ ( الله الله على الله على

والذين طَغُوا في المِلدِ ﴿ نعت لعاد وثمود وفرعون؛ أي: جاوزوا الحد في الظلم والطغيان، ﴿ فِي الْمِلدِ ﴿ أَي: في بلدانهم، ﴿ فَأَكْثَرُوا فِي الطّه وسائد الفساد من الكفر والظلم وسائر طغيانهم البالغ أكثروا في البلاد الفساد من الكفر والظلم وسائر المعاصي، ﴿ فَصَبَ عَلَيْهِم رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ﴿ أَي: أنزل بهم ألوانًا من العذاب، فهو كالسوط الذي لم يرتفع عنهم حتى أبادهم، والتعبير بالصب للإشارة إلى تتابع العذاب واستمراره وكثرته، فهو يعمهم ويغمرهم.

وقد فصل الله في مواضع من كتابه العظيم ما وقع بهؤلاء، فقال في عاد وشمود: ﴿فَأَمَّا تَمُودُ فَأَهُلِكُواْ بِالطّاغِيَةِ ۞ وَأَمَّا عَادُ فَأَهُلِكُواْ بِرِيجِ صَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ ۞ سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَنْنِيَةَ أَيَّامٍ حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةٍ ۞ [الحاقة]، وقال في فرعون وقومه: ﴿فَأَخَذُنَهُ وَجُودُهُ فَنَبَذْتَهُمْ فِي ٱلْمَيْمَ وَهُو مُلِيمٌ ۞ [الداريات].

وذلك جزاء من كفر بالله وكذب رسله، والله يمهل ولا يهمل، ولذا قال: ﴿إِنَّ رَبُّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ﴿ إِنَّ رَبُّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ﴾ (المرصاد) في الأصل المكان الذي يراقب

# 🛞 الفوائد والأحكام:

١ ـ تنوع أساليب القرآن بالقصص؛ بالتفصيل والإجمال، والبسط والاختصار.

٢ ـ أن من مثاني القرآن ذكر القصة مرات، مبسوطة ومختصرة،
 وبالإشارة إليها.

٣ ـ أن هذه الأمم عادًا وثمود وفرعون من أعظم الأمم عتوًا وطغيانًا، ولهذا وصفوا جميعًا بالطغيان.

- ٤ \_ تمدُّح الرب بإهلاك المفسدين.
  - ٥ ـ أن إرم اسم لعاد قوم هود.
- ٦ ـ أن عادًا أصحاب خيام وعَمَد، مع اتخاذهم المساكن المبنية.
  - ٧ ـ أن عادًا ذوو قوة في أبدانهم وآلاتهم.

٨ - أن أخص صفات ثمود قوم صالح قطع الصخور، والمراد نحت الجبال بيوتًا.

- ٩ ـ أن ثمود ذوو قوة وطول أمل.
- ١٠ ـ أن ديار ثمود تشرف على واد، وهو المسيل.
- ۱۱ \_ أن فرعون ذو أوتاد، وهي ما يثبت به الشيء، قيل: كان يضرب الأوتاد فيمن يريد تعذيبه فيوثقه بها، ففيه:
  - ١٢ ـ الإشارة إلى ظلمه وجبروته، والله أعلم.

١٣ ـ وصف هذه الأمم الثلاث بالطغيان والإفساد، وذلك بالكفر بالله والظلم للعباد.

- ١٤ ـ أن كفرهم وطغيانهم سببٌ لما نزل بهم من العذاب.
  - ١٥ ـ أن ما حل بهم من أنواع العذاب هو بفعله ﷺ.
    - ١٦ ـ شدة بطش الله تعالى.
    - ١٧ ـ الإشارة إلى علو الله تعالى، لقوله: ﴿فَصَبُّ ﴿
- ١٨ ـ أن ما فعله الله تعالى بهذه الأمم الطاغية مُرْصَد مثله لأمثالهم
   ﴿ وَلِلْكَفْرِينَ أَمْثَلُهَا شَا﴾ [محمد]، ففيه:

۱۹ ـ تهدید من سلك طریقهم، وعمل مثل عملهم. ■ی =ی =

ولما ذكر الله أحوال الأمم الطاغية، وما فعل بهم بسبب طغيانهم وجهلهم بربهم، وأخبر أنه تعالى للعباد بالمرصاد يحصي عليهم أعمالهم ويجازيهم عليها = أخبر عن جانبٍ مِن شأن الإنسان الجاهل، وهو عدم فهمه لحكمة الله فيما يجري عليه من خير أو شر، فقال:

﴿ وَأَمَّا الْإِنسَانُ إِذَا مَا اَبْلَلُكُ رَبُّهُ وَأَكْرَمَهُ وَنَعْمَهُ فَيَقُولُ رَبِّ اَكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا اَبْلَلُهُ فَقَدَرَ عَلِيَهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّ اَهْنَنِ ﴿ كَالَّا بَكُلُهُ فَقَدَرَ عَلِيَهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّ اَهْنَنِ ﴿ اللَّهُ كَالَمُ بَلَ لَا تُكْرِمُونَ النَّرَاتَ الْحَكْ الْفِيهِ وَالْمَصْلِينِ ﴿ وَتَأْكُلُونَ النَّرَاتَ اَكْرَاتُ اَكُلُا لَكُمْ اللَّهُ وَالْفَجِرِ اللَّهُ وَتَأْكُلُونَ النَّرَاتَ الْحَكْلُا لَكُمْ اللَّهُ وَالفَجِرا . لَكُنَا إِنْ وَيَعْمِدُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالفَجِرا .

#### 🛞 التفسير:

قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الْإِنسَنُ ﴾ الفاء للتفريع على ما سبق؛ أي: إنه سبحانه عليم بخلقه وبأحوالهم ﴿ فَأَمَّا الْإِنسَانُ إِذَا مَا اَبْنَلَكُ رَبُّهُ ﴾؛ أي: اختبره ﴿ فَأَكُرُمُهُ ﴾ بالغنى والجاه وسعة الرزق ﴿ وَنَعَمَهُ ﴾ ؛ أي: جعله في نعمة ،

والفاء تفسيرية، ﴿فَيَقُولُ رَبِّتِ أَكْرَمَنِ ﴿ أَي: يقول هذا فخرًا؛ أي: أعطاني ذلك لأني أهلٌ له، ولكرامتي عنده، ويجهل أنَّ ذلك فضلٌ من الله وابتلاء؛ هل يشكر ربه أو يكفره.

﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا اَبْنَلُكُ فَقَدُرَ عَلِيْهِ رِزْقَهُ ﴾؛ أي: ضيَّق عليه الرِّزق امتحانًا ﴿ فَيَقُولُ ﴾ على سبيل التشكي والجزع ﴿ رَبِّ آهَنَنِ ﴿ أَهَنَنِ ﴾؛ أي: أذلني بالفقر، ويغيب عنه أن ذلك ابتلاء من الله ليُرى أيصبر أم يجزع، وما كان عطاء الله للعبد دليلًا على كرامته عنده، ولا تضييقه عليه دليلًا على مهانته عنده، بدليل أنه يبتلي بالنَّعم وسعة الرزق أعداءه الكافرين، ويبتلي بالمصائب وضيق المعيشة أولياءه المؤمنين.

فما ذكره الله في الآيتين ظنُّ الإنسان من حيث هو؛ أي: جنسه، والأصل في الإنسان الظلم والجهل، كما قال تعالى: ﴿وَمَلَهُا الْإِنسَانُ إِنَّهُ وَالْأَصِلُ في الإنسان الظلم والجهل، كما قال تعالى: ﴿وَمَلَهُا الْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولًا ﴿ وَهُ الأحزابِ]، والكافر أحرى بذلك الظن، والسورة مكية، وأما المؤمن فيعلم أن ذلك العطاء والمنع راجع إلى مشيئة الله وحكمته، فهو يشكر عند النعماء، ويصبر عند البلاء، وفي كلا الحالين هو على خير، كما قال على (عجبًا لأمر المؤمن! إن أمره كله خير، وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن؛ إن أصابته سراء شكر، فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر، فكان خيرًا له» (١).

قوله: ﴿ كُلُّ وَ رَجْ للإنسان على قوله القبيح، ثم ذكر بعض أفعال الكفار السيئة: ﴿ بَلُ لا تُكُومُونَ ٱلْيَتِمَ ﴿ إِنَ اللهِ الكلام التفات مِن مع غناكم، واليتيم: مَن مات أبوه ولم يبلغ، وفي الكلام التفات مِن الغَيبة إلى الخطاب لمزيد التوبيخ، ﴿ وَلا يَحْضُونَ ﴾؛ أي: ولا يحض بعضكم بعضًا ﴿ عَلَى طَعَامِه الْمِسْكِينِ ﴿ إِنَّ اللهِ المعامه ، وإذا كانوا بعضكم بعضًا ﴿ عَلَى طَعَامِه الْمِسْكِينِ ﴾ الله المعامه ، وإذا كانوا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٩٩)؛ من حديث صهيب ﷺ.

كذلك مِن عدم التحاضِّ فمن باب أولى أنهم لا يطعمونه أصلًا، وقد حذفت إحدى التاءين تخفيفًا من الفعل (تحاضون)، والأصل: تتحاضُون.

## 🞕 الفوائد والأحكام:

١ ـ أن من سُنَّة الله الابتلاء بالمحبوب للإنسان والمكروه له، كسعة الرزق وضيقه.

- ٢ \_ أن إكرام الله للإنسان عام وخاص.
- ٣ ـ أن الإكرام العام لا يستلزم الإكرام الخاص.
  - ٤ ـ أن من الإكرام العام الإنعام بسعة الرزق.
- هوان الدُّنيا على الله؛ حيث يعطيها للكافر، وفي الحديث: «لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى كافرًا منها شربة ماء»(١).

٦ ـ أن من جهل الإنسان أن يظن أنَّ إكرام الله له بسعة الرزق يدل على محبة الله له وعلو منزلته عنده ﷺ، وهو الإكرام الخاص في قوله:
 ﴿فَيَقُولُ رَفِت أَكْرَمَنِ ۚ ۚ

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۳۲۰)، وابن ماجه (٤١١٠)؛ من حديث سهل بن سعد ﷺ. وقال الترمذي: «هذا حديث صحيح غريب من هذا الوجه».

٧ ـ أن من جهل الإنسان ظنه أن الله إذا ابتلاه بضيق الرزق فقد أهانه؛ أي: صار مهينًا عنده.

٨ ـ زجر الله للإنسان عن هذا الظن وتكذيبه في قوله: ﴿كُلُّكُ.

٩ \_ ذكر أربع خصال من خصال المؤثرين للدنيا:

١- ترك ما يجب لليتيم من إيتائه حقه، والإحسان إليه، وذلك
 إكرامه.

٢ ـ ترك الحض على إطعام المسكين بخلًا وغفلةً عن يوم الدين.

٣\_ أكل الميراث بغير حق، كما كان أهل الجاهلية لا يورثون الصبيان ولا البنات.

٤ حب المال حبًا شديدًا وكثيرًا مما يحمل على اكتسابه من غير
 حله، والبخل بما يجب فيه.

١٠ ـ أن الجامع لكل هذه الخصال هو إيثار الدنيا على الآخرة.

11 \_ الإرشاد من الله إلى ضد هذه الخصال، من إكرام اليتيم والتحاض على إطعام المسكين، وإيتاء الوارثين حقوقهم، والاقتصاد في حب المال.

#### 

وبعد أن ذكر بعض أعمالهم الذميمة أتبعها بزجرهم وردعهم، وتذكيرهم بيوم القيامة الذين يحاسبون فيه، وما يكون فيه من أحوال وأهوال؛ وأول ذلك دكّ الأرض، وأعظم ذلك مجيء الرب للفصل، وتجيء الملائكة صفوفًا؛ صفًا بعد صف، وأشد ذلك أن يجاء بجهنم، فيندم الكافر، ولات ساعة مندم، ويصير المؤمن ذو النفس المطمئنة إلى جنة الله، فقال سبحانه:

﴿ كُلَّ إِذَا دُكَّتِ الْأَرْضُ ذَكًا دَكًا شَ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلُكُ صَفًا صَفًا شَكَ وَجَاءَ رَبُكَ وَالْمَلُكُ صَفًا صَفًا شَكَ وَجَاءَ وَبُكَ وَالْمَلُكُ صَفًا صَفًا شَكَ وَجَاءَ وَبُكَ وَالْمَلُكُ صَفًا شَكَ وَجَاءَ وَبُكَ وَالْمَلُكُ صَفًا شَكَ وَجَاءَ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ ولَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَالَاللَّ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَاللَّال

## التفسير:

وأما قوله تعالى: ﴿وَحُمِلَتِ ٱلْأَرْضُ وَالْجِبَالُ فَدُكَّنَا دَكَّةً وَحِدَةً ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَعَلَى هَذَا فَلا تَعَارضَ بِينَ الآيتينَ.

﴿وَجَاءَ رَبُّكَ للفصل والقضاء بين الخلائق مجيئًا حقيقيًا يليق بجلاله وكماله سبحانه، لا نعلم كيفيته أو كُنهه، والقول بأن المراد جاء أمرُه تأويلٌ وعدولٌ عن ظاهر اللفظ بغير دليل، ﴿وَٱلْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا شَهُ ؛ أي: وجاءت الملائكة صفًا بعد صف، فيحيطون بالخلائق، و(أل) في الملك للجنس، فتفيد العموم، وقوله ﴿صَفًّا صَفًّا شَهُ حال مِن الملك،

كقولك: جاء القوم واحدًا واحدًا؛ أي: واحدًا بعد واحد.

﴿ وَمِاْنَ مَ يَوْمَإِذِ ﴾؛ أي: وجيء يوم إذ تكون هذه الأمور ﴿ يَجَهَنَدُ ﴾ تجرها الملائكة، كما قال ﷺ: «يؤتى بجهنم يومئذ، لها سبعون ألف زمام، مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها »(۱)، وشؤون الآخرة ليست كشؤون الدنيا، فلا تقاس عليها، وهي أكبر من أن تتصورها العقول.

﴿ يَوْمَيِذِ يَنَذَكُرُ ٱلْإِنسَانُ ﴾ ﴿ يَوْمَيِذِ ﴾ بدل مِن ﴿ إِذَا دُكَّتِ ﴾ ؛ أي: إذا وقعت هذه الأمور مِن دكِّ الأرض وما بعده تذكر الإنسان المكذب وتاب وندم على معاصيه، ولا ينفعه الندم، ولهذا قال: ﴿ وَأَتَى لَهُ ٱلذِّكُرَى وَابِ وَندم على معاصيه، ولا ينفعه الندم، ولهذا قال: ﴿ وَأَتَى لَهُ ٱلذِّكُرَى اللهِ النَّهُ وَلا يَنعُهُ اللهُ كُرى (أي: الموعظة) وقد فات أوانها، وهو استفهام بمعنى النفي والاستبعاد.

وْيَقُولُ يَلْيَتَنِي قَدَّمْتُ لِيَآتِي ﴿ أَي: يقول هناك نادمًا متحسرًا وَيَقُولُ يَلْيَتَنِي قَدَّمْتُ لِيَآتِي ﴿ يَكَلَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِيَآتِي فَلَهُ اللّهِ عَلَا صَالحًا لأجل حياتي الأخروية الخالدة، في (اللام) للتعليل في قوله ﴿ لِيَآتِي فَيْ ﴾، وفي الآية إشارة إلى أن الحياة الحقيقية هي حياة الآخرة، فيجب العمل لها، وأن الدنيا مزرعة لها.

﴿ فَهُوَمِيدِ لَا يُعَذِبُ عَذَابُهُ أَحَدُ ﴿ أَي الله الله أَعَد لا يعذّب كتعذيب الله أحدٌ في الإيلام، وإضافة العذاب إلى الله لأنه بأمره، ولتعظيم شأن العذاب، ﴿ وَلا يُوتِقُ وَتَاقَهُ أَحَدُ ﴿ إِلَى الله لا يستطيع أحد أن يقيد مثل تقييد الله في الشدة، كما قال تعالى: ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَلُ فِي آَعْنَقِهِمْ وَالسّلَسِلُ يُسْحَبُونَ في الشدة، كما قال تعالى: ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَلُ فِي آَعْنَقِهِمْ وَالسّلَسِلُ يُسْحَبُونَ في المسدة، في الآيتين دليل على عظيم عذاب الله وشدة إيثاقه.

ولما ذكر الله عذاب الكافر ختم الكلام بذكر حال المؤمنين بشارة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٤٢)؛ من حديث عبد الله بن مسعود ﷺ.

لهم، فقال سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَةُ ﴿ آَيَ المطمئنة بالإيمان، المصدقة بموعود الله، يقال لهم ذلك بعد الحساب، ﴿ أَرْجِينَ إِلَىٰ رَبِّكِ ﴾ ؛ أي: إلى جوار الله وجنته وكرامته ﴿ رَاضِيَة ﴾ عن الله وبما أعطاها سبحانه ﴿ مَنْ يَنِي الله عنك من ربك، وهذا من الترقي ؛ لأن رضا الله أكبر من رضا العبد، كما قال تعالى: ﴿ وَرَضُّونَ ثُمِنَ ٱللَّهِ النَّوبَة : ٢٧].

# 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ زجر المفرطين في حب المال والمجترئين على أكل الحرام.
- ٢ ـ أن الأرض يوم القيامة تدك؛ أي: يدك كل ما عليها من جبال
   وبناء، فتسوى فتكون صفصفًا.
- ٣ ـ أن الله يجيء يوم القيامه نفسه للفصل بين عباده، مجيئًا يليق بجلاله لا يعلم العباد كيفيته.
- ٤ ـ أن الملائكة يجيؤون لمجيء الرب، ويكونون صفوفًا؛ صفًا
   بعد صف.
- ٥ ـ أنه يجاء بجهنم لموقف القيامة فيراها المجرمون، كما قال تعالى: ﴿وَرَءَا ٱلْمُجَرِمُونَ ٱلنَّارَ ﴾ [الكهف: ٥٣].
- ٦ أن الكافر عند ذلك يتذكر تفريطه فيما دعته إليه رسل الله فيندم، ولات ساعة مندم.

٧ ـ أنه يتمنى أنه قدم في حياة الدنيا ما ينفعه في الحياة الأخرى.

٩ \_ الرد على الجبرية.

١٠ ـ بيان نهاية الكافر، وأنه يصير إلى عذاب الله وأسره اللذين لا يماثلهما عذاب ولا أسْر، نعوذ بالله من ذلك.

اً الله عنه وأرضاه. والنفس المطمئنة يرجع إلى ربه راضيًا مرضيًا، قد رضي الله عنه وأرضاه.

١٢ ـ أن المؤمن يصير إلى أعظم كرامة، وهي الجنة.

١٣ \_ إثبات القيامة.

١٤ \_ إثبات الجنة والنار.

١٥ ـ إثبات الجزاء على الأعمال، وهو مقتضى الحكمة والعدل.

١٦ ـ الترغيب والترهيب في هذه الآيات بالوعد والوعيد.





هذه السورة مكية، وقد افتتحها الله بثلاثة أقسام: بالبلد الأمين، وبكل والد، وما ولد. أقسم سبحانه أنه خلق الإنسان في شدائد ومشاق يكابدها في هذه الحياة الدنيا وفي الآخرة، حتى يدخل الجنة، ثم ذكر جوانب من جهل الإنسان مع ما أنعم الله به عليه في خلقه، ثم لامه على ترك اقتحام العقبة، وهي الإنفاق الشاق على النفس؛ من عتق وإطعام في يوم مجاعة، شبَّه ذلك باقتحام العقبة التي لا يحصل الظهور عليها إلا بكُلفة، ولا بد مع ذلك أن يكون ممن آمن وعمل صالحًا، ومن أهل الصبر والرحمة، فإنه يكون من السعداء أهل الميمنة، أما الكافرون فهم أصحاب المشأمة، ومصيرهم إلى النار.

وآيات السورة عشرون؛ العشر الأولى في الخبر عن الإنسان، من أول السورة إلى قوله: ﴿وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴿ إِلَّهُ .

وأما العشر الأخيرة مِن قوله: ﴿فَلَا اَقَنَّكُمُ الْعَقَبَةُ شَا﴾ فقد تضمنت ذم الإنسان ـ مع فخره بإهلاك المال الكثير ـ بترك الإنفاق في ما ينفعه من وجوه الإحسان؛ كالعتق وإطعام اليتيم والقريب في يوم مجاعة، وختمت السورة بذكر عاقبة المؤمنين والمكذسن.

#### الآيات:

﴿ لَا أَقْسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴿ وَأَنتَ حِلًا بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ ۞ لَقَدَ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ ۞ أَيَعْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدُ ۞ يَقُولُ أَهَلَكُتُ مَالًا لَبُدًا ۞ أَيْمِسَبُ أَن لَمْ يَرُهُ أَحَدُ ۞ أَلَمْ نَجْعَل لَهُ، عَيْنَيْنِ ۞ وَلِسَانًا وَشَفَنَيْنِ ﴾ لَبُدًا ۞ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ۞ [البلد].

#### 🞕 التفسير:

وأقسم الله بمكة لشرفها وفضلها على سائر البلاد، فهي أحب البلاد إلى الله، وقد جعلها محلًا لبيته المعظم الذي هو قبلة المسلمين، كما قال تعالى: ﴿وَحَيْثُ مَا كُنتُم فَوَلُوا وُجُوهَكُم شَطْرَه ﴾ [البقرة: ١٤٤]، وأمر الناس بحج ذلك البيت، ﴿وَلِلّهِ عَلَى اَلنّاسِ حِجُ الْبَيْتِ ﴾ [آل عمران: ٩٧].

وقوله: ﴿ وَالْنَ حِلُّ بِهَذَا الْبَلَدِ ﴿ البِلد]؛ أي: أقسم بهذا البلد، وأنت \_ أيها النبي \_ فيه حلّ ، أي: حلال لك تصنع فيه ما تشاء من قتل وأسر، وعلى هذا؛ ف (الواو) في قوله: ﴿ وَأَنتَ حِلُّ بِهَذَا الْبَلَدِ ﴿ وَالْتَ عِلْ مِهَذَا الْبَلَدِ ﴿ وَالْتَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ فيه الله والحالُ أنك فيه حلال، وهو حلال لك، وذلك في الساعة التي أحلها الله لنبيّة، فجملة الحال معترضة بين المتعاطفات المقسم بها، وهي قيد للمقسم به وهو

البلد؛ للدلالة على أن مكة لم تنقص حرمتها في تلك الساعة، وفي الآية بشارة بفتح مكة، وأنها ستحل له في زمن آت، كما قال عليه الصلاة والسلام: "إن مكة حرمها الله، ولم يحرمها الناس، فلا يحل لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر أن يسفك بها دما، ولا يعضِد بها شجرة، فإن أحد ترخص لقتال رسول الله علي فيها، فقولوا: إن الله قد أذن لرسوله ولم يأذن لكم، وإنما أذن لي فيها ساعة من نهار، ثم عادت حرمتها اليوم كحرمتها بالأمس، وليبلغ الشاهد الغائب"(۱). وأشار إلى البلد مكة باسم الإشارة مرتين، وكرر ذكره زيادة في تعظيمه.

﴿وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ ﴾؛ أي: وأقسم بكل والد وكل مولود من الموجودات التي تتوالد، من إنسان وحيوان، فهذا ما أقسم الله به.

وجواب القسم قوله: ﴿لَقَدَ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ﴾؛ أي: جنس الإنسان ﴿فِي كَبَدٍ ﴿ آَيَ : فِي مشقَّة وتعب، فهو يكابد مصائب الدنيا وهمومها إلى أن يموت، فالكبد يحيط به من كل جانب ويغمره، كما يشير إليه حرف الجر (في).

وفي الآية \_ والله أعلم \_ تسلية وتثبيت للنبي ﷺ، وإشارة إلى أن على الإنسان أن يسعى إلى ما فيه سعادته في عاجله وآجله، وذلك بطاعة ربه وخالقه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٠٤)، ومسلم (١٣٥٣)؛ من حديث أبي شريح ﷺ.

أي: أتلفت مالًا كثيرًا؛ أي: على شهواته ولطلب الجاه والسمعة، و(اللُّبَد) جمع لُبْدة وهو ما تلبَّد؛ أي: كثر واجتمع.

ثم ذكر سبحانه شيئًا مما أنعم به على الإنسان ليعتبر ويشكر، فقال سبحانه: ﴿ اللّهِ نَجْعَل لّهُ، عَيْنَنِ ﴿ ) يبصر بهما، والاستفهام للتقرير والامتنان، ﴿ وَلِسَانًا وَشَفَايَنِ ﴾ يتكلم بها، ويفصح بها عن كل ما يريد، ولم يذكر السمع؛ لأن المذكورات تستلزمه، ﴿ وَهَدَيْنَهُ النَّجَدَيْنِ ﴾؛ أي: بيّنا لنا له طريق الخير والشر ليعمل بما فيه نجاته، كما قال سبحانه: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الإنسان]، والمراد بالهداية الهداية العامة، وقد فسر النجدان بالثديين، ولا يثبت ذلك عن السلف، وشواهد القرآن تؤيد المعنى الأول.

# 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ أن الله يقسم بما شاء من خلقه.
- ٢ \_ فضل مكة، وهي البلد المقسم به.
- ٣ ـ أن هذه السورة مكية، بدليل الإشارة في قوله: ﴿ إِهَا لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ
- ٤ ـ أن الله أحل لنبيه يوم الفتح من القتل والقتال فيها ما لم يحله لأحد قبله أو بعده، على ما جاء عن ابن عباس وغيره من التابعين في تفسير الآية، وعلى هذا ففي الآية:

٥ ـ البشارة بفتح مكة، ويناسب على هذا أن تكون الجملة ﴿وَأَنتَ عِلَى هذا أَن تكون الجملة ﴿وَأَنتَ عِلَى هذا البلد؛ أي: أقسم به حال كونك حلالًا بمكة.

٦ ـ أن من آيات الله العظيمة التوالد في جنس الإنسان وغيره، وكلُّ والد ومولود آية.

٧ ـ أن الإنسان منذ نشأته في أطوار حياته معرض للشدائد
 والمشاق، وهو حمْل، وهو طفل، وفي أطوار حياته في هذه الدنيا.

٨ ـ توبيخ الكافر الجاحد لقدرة الله عليه.

٩ ـ ذم الفخر بكثرة المال وإتلافه في الشهوات.

۱۰ ـ أن الكافر مخاطب بفروع الشريعة؛ لذمه على عبثه بالمال وفخره بذلك.

۱۱ ـ ذم الكافر لحسبانه أن الله لا يراه، فهو يخبِط كما يشاء، لا يرى عليه رقيبًا.

ان من آيات الله ونعمه الدالة على قدرته وإحسانه ما ركَّبه في خَلْق الإنسان من عينين يبصر بهما، ولسانٍ وشفتين يتكلم بهما، وعقلٍ يدرك به هداية الله إياه السبيلين سبيل الخير وسبيل الشر.

١٣ ـ إقامة الحجة على الإنسان في التوحيد بما أوتي من أسباب العلم والبيان.

١٤ \_ إثبات قدرة الله على بعث الإنسان كما قدر على بدء خلقه.

١٥ ـ إثبات رؤية الله للعبد في جميع أحواله وتصرفاته.

١٦ ـ وجوب شكر الله على نعمه.

١٧ ـ أن معطي الكمال أولى به، فالله الذي أعطى الإنسان الكمالات من السمع والبصر والكلام والعلم أحق به.

ثم ذكر الله تعالى أنه أنعم على الإنسان بنعم عظيمة من البصر والكلام والمال والهداية، ولكنه لم يقابل تلك النعم بالشكر، ولم يحسن في عمله، فقال سبحانه:

﴿ وَلَا أَفْنَحَمَ الْعَفَبَةَ ﴿ وَمَا أَدْرَنكَ مَا الْعَفَبَةُ ﴿ فَكُ رَفَبَةٍ ﴿ أَوْ لِطْعَمُهُ فِ يَوْمِ ذِى مَسْغَبَةٍ ﴿ فَلَ يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴿ فَ أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَثْرَبَةٍ ﴿ فَا ثُمُ كَانَ مِنَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَتَوَاصَوْا بِالمَرْمَةِ ﴿ فَالْإِلَى أَوْلَئِكَ أَصْخَبُ الْمَتَمَدَةِ ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْمَةِ ﴿ فَالْإِلَى أَوْلَئِكَ أَصْخَبُ الْمَتَمَدَةِ ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْمَةِ ﴿ فَالْإِلَى الْمُعْمَدُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُوْصَدَةً ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ مَا أَصْحَبُ الْمَشْتَمَةِ ﴿ فَا عَلَيْهِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةً ﴿ فَا إِللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قوله تعالى: ﴿فَلَا أَفْنَحُمَ ٱلْمُقَبَةُ ﴿ أَي : فلا هو اقتحم العقبة ، والاقتحام هو الدخول في الأمر بشدة ، والعقبة أصلها الطريق الصعب في الجبل ، والمراد بها الأعمال الصالحة والتكاليف الشرعية ، واقتحامها فعلها وتحصيلها ؛ أي: إن هذا الإنسان لم يفعلها ، ﴿وَمَا أَدْرَكُ مَا الْعَقَبَةُ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلَكُلُ مَن يصلح للخطاب ، والاستفهام للتفخيم والتشويق .

وخص فكَّ الرقاب وإطعام الطعام بالذكر؛ لأنهما أشق على النفس

من سائر الطاعات لما فيهما من بذل المال، وهو محبوب للإنسان، لا سيما مع شدة الحاجة إليه في وقت الجوع، كما قال تعالى: ﴿وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُرِيِّهِ ﴾ [الإنسان: ٨]، ولذا كان فك الرقاب وإطعام الطعام بمنزلة اقتحام العقبة.

و(المسغَبة)، و(المقرَبة)، و(المترَبة)، مصادر ميمية. و﴿ يَتِيمًا ﴾ و مِسْكِينًا ﴾ مفعولان به للمصدر، وهو: ﴿ إِمْعَنَهُ ﴾.

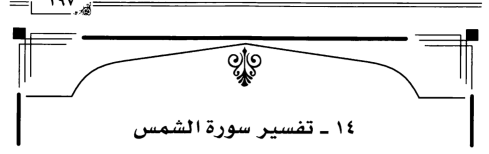
قوله: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ؛ أي: بما يجب الإيمان به، من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره، والإيمان بها مقدمٌ على ما ذكر من فك الرقبة وإطعام الطعام، ولذا فإن وثُمَّ كليست للترتيب والتراخي الزمني، وإنما هي للترقي في الرتبة، فالإيمان أعلى ممَّا ذُكر ؛ لأنه الأصل، وهو شرط لقبول سائر الأعمال.

وفي ذكر الإيمان إشارة إلى أنهم عملوا العمل لوجه الله. ﴿ وَتَوَاصَوْا اللَّهِ مَوْاَصَوْا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ على وَتَوَاصَوْا وَالْمَرْمَةِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُلْمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿ أُولَتِكَ ﴾؛ أي: الموصوفون بتلك الصفات الكريمة ﴿ أَصَّابُ ٱلْمَتَنَةِ اللَّهِ ﴾؛ أي: أصحاب اليمين الذين يؤتون كتبهم بأيمانهم، وهم أصحاب الجنة، ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِنَايَئِينَا ﴾؛ أي: بالقرآن وبالآيات الكونية ﴿ مُمْ أَصَّحَبُ الْمَشْتَمَةِ اللهِ ﴾؛ أي: أصحاب الشمال ﴿ عَلَيْهِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةٌ ﴿ اللهِ ﴾؛ أي: مغلقة، فلا يخرجون منها، مِن: «آصَدتُ الباب» إذا أغلقته، والجار والمجرور ﴿ عَلَيْهُمْ ﴿ حَبرٌ مقدم، و ﴿ نَارٌ ﴾ مبتدأ، و ﴿ مُؤْصَدَةٌ ﴿ اللهِ ﴿ نَعت.

# ه الفوائد والأحكام:

- ١ ـ ذم الإحجام في وجوه البر مع التبذير في الشهوات.
- ٢ ـ أن الإنفاق في القربات شاق على النفوس، لقوله: ﴿ فَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا
  - ٣ ـ جهل الإنسان بإيثار العاجل على الآجل.
- ٤ ـ أن من أفضل القربات المالية فك الرقاب وإطعام الطعام في أيام العسرة.
  - ٥ ـ فضل الصدقة على اليتيم القريب والمسكين المعدّم.
- ٦ أن الإحسان ببذل المال لا ينفع إلا مع الإيمان بالله ورسوله واليوم الآخر.
- ٧ ـ أن من أفضل خصال الخير الصبر والتواصي به، ورحمة الخلق والتواصي بها.
- ٨ ـ أن أفضل الناس في ذلك من جمع بين الصبر والرحمة،
   وأسوؤهم من لا صبر له ولا رحمة.
- ٩ ـ الإشارة إلى حاجة المؤمنين بمكة إلى الصبر والتواصي به على
   ما يلقون من الأذى.
- ۱۰ ـ أن المؤمنين الذين يعملون الصالحات هم السعداء أصحاب الميمنة، ويقال لهم: أصحاب اليمين.
- ١١ ـ أن أصحاب الميمنة عند الانفراد يشمل: المقربين، والأبرار.
- ۱۲ ـ أن الكفار المكذبين بآيات الله هم أصحاب المشأمة، ويقال لهم: أصحاب الشمال.
  - ١٣ \_ أن مصيرهم النار المؤصدة عليهم.



هذه السورة مكية، وهي خمس عشرة آية، اشتملت العشر الأولى على أحد عشر قَسَمًا، وعلى جواب القسم، وهذا أكثر قسم في القرآن افتتحت به سورة، واشتملت الآيات الخمس الباقية على خلاصة قصة ثمود قوم صالح، وما انتهى إليه أمرهم من الهلاك والتدمير.

# الآيات:

﴿ وَالشَّمْسِ وَضُحَنَهَا ﴿ وَالْقَمَرِ إِذَا لَلْنَهَا ﴾ وَالنَّهَا ﴿ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا ﴾ وَالنَّبِ إِذَا يَفْسَلُهَا ﴾ وَالنَّهَا ﴾ فَأَمْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونُهَا ﴾ قَدْ أَقْلَحَ مَن زَكَّنهَا ﴾ وقد خابَ مَن دَسَّلُهَا ﴿ ﴾ [الشمس].

# 🞕 التفسير:

قوله تعالى: ﴿ وَأَلْثَمْسِ وَضُعَنَهَا ﴿ هَذَا قسم من الله تعالى، وله سبحانه أن يقسم بما شاء من مخلوقاته، وأما الخلق فلا يجوز لهم القسم إلا بالله قال ﷺ: «مَنْ كان حالفًا فليحلف بالله أو ليصمت (١)، ومعنى الآية: أُقسم بالشمس وبإشراقها وانتشار ضوئها. و(الضحى) أولُ النهار، وهو من ارتفاع الشمس إلى الزوال، وأقسم الله بالشمس لما فيها من الحكم البالغة والمنافع العظيمة، وهي آية النهار.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٧٩)، ومسلم (١٦٤٦)؛ من حديث ابن عمر ﷺ.

﴿وَٱلْقَمَرِ إِذَا نَلَاهَا ﴿ أَي: وأُقسم بالقمر إذا تلاها؛ أي: تَبع الشمسَ في الغروب، وذلك في أول ليلة من الشهر؛ فإن القمر يغيب بعد الشمس على إثرها، ثم لا يزال القمر يتلوها في المغيب كل ليلة إلى منتصف الشهر، وبعد ذلك يطلع القمرُ قبلها، فتتلوه إلى نهاية الشهر.

﴿وَالنّهَارِ إِذَا جَلَّهَا ﴿ أَي : وأقسم بالنهار إذا جلّى الشمس وأظهر ضوءها، و(النهار) اسم جنس لما بين طلوع الشمس إلى غروبها، و(الليل) اسم جنس لما بين غروب الشمس إلى طلوع الفجر أو طلوع الشمس، ﴿وَالَّيْلِ إِذَا يَغْشَنْهَا ﴿ أَي : وأقسم بالليل حين يغطي الشمس بظلامه فتظلم الآفاق، وذلك في نظر العين.

﴿وَالسَّمَآءِ وَمَا بَنَهَا ۞﴾؛ أي: وأقسم بالسماء ومَن بناها، وهو الله تعالى، ﴿وَٱلْأَرْضِ وَمَا طَحَهُا ﴿ أَي: وأقسمُ بالأرض ومَن طحاها، وهو الله تعالى، وطَحْوُها بسطُها وتسويتها كالفراش.

ويحتمل أن تكون (ما) في المواضع الثلاثة مصدرية، ويكون المعنى: أُقسم بالسماء وبنائها العالي المحكم بلا عَمد، وأُقسم بالأرض وطَحْوِها أي: بسطِها وتسويتها كالفراش، وأُقسم بكل نفس وتسويتها في كمال الخِلقة والعقل.

والقولان وإن كانا متلازمين إلا أن الأول أظهر، ويؤيده قوله تعالى: ﴿ فَأَلْمَهَا ﴾ ورجح ذلك شيخ

الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>.

وقدم (الفجور) مراعاة للحال، فالسورة مكية، وأكثر أهلها مشركون ذَوو فجور، مع ما في تأخير التقوى من مراعاة الفواصل.

وإقسام الله بالمذكورات تنبيه إلى عظيم قدرته تعالى وبديع حكمته وسعة علمه ورحمته، وجواب القسم قوله: ﴿ قَلْ مَن زَكَّهَا ﴿ هَ الْفُورَ الله علمه ورحمته، وجواب القسم قوله: ﴿ قَلْ الْفُلاح هو الفوز أي: زكى نفسه بالطاعة وطهّرها من الذنوب، والفلاح هو الفوز بالمطلوب وهو الجنة، والنجاة من المرهوب وهو النار، كما قال تعالى: ﴿ قَمَن زُحْنِ عَنِ ٱلنّادِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَنّةَ فَقَد فَازُ ﴾ [آل عسمران: ١٨٥]، ﴿ وَقَد خَلَ مَن دَسّنها ﴿ هَ الله علم على الله علم الله علم الله علم أي: خسر من أخفى نفسه وحقّرها بالمعاصي والآثام، وأصل (دسّى) دسّس، قُلب أحد حرفي التضعيف ألفًا تخفيفا، كما في (تمطّى)، وأصلها: تمطّط، قلبت الطاء حرف علة كراهة اجتماع الأمثال، ومن ذلك أيضًا: (تقضّى البازي)، والأصل: تقضّض، من الانقضاض وهو السرعة، ولكنهم استثقلوا ثلاث ضادات فأبدلوا إحداهن حرف علة.

فالله على فلاح مَن طهّر نفسه بمخلوقاته العظيمة على فلاح مَن طهّر نفسه بالطاعة، وخيبة من أضلها بالمعصية.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱٦/۲۲۷).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن جرير (۲۶/ ٤٤٠).

# 🛞 الفوائد والأحكام:

- الله يقسم بما شاء من خلقه، كما أقسم هنا: بالشمس،
   والضحى، والقمر، والنهار، والليل، والسماء، والأرض، والنفس.
  - ٢ ـ التنبيه إلى آياته تعالى في الآفاق وفي الأنفس.
- ٣ أن من أعظم آيات الله: الشمس، والقمر، والليل، والنهار، والسماء، والأرض.
  - ٤ \_ أن الشمس أعظم الآيات الأفقية.
- ٥ ـ أن الله يقسم بنفسه وبأفعاله، كما قال: ﴿وَمَا بَنْنَهَا ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل
- ٦ أن من آيات الله: بناء السماء وارتفاعها، وطحو الأرض وبسطها، وتسوية نفس الإنسان.
- ٧ ـ أن السماء والأرض والنفس ليست قديمة، بل هي محدثة، ففيه:
  - ٨ ـ الرد على الفلاسفة القائلين بقدم النفس والأفلاك.
- ٩ ـ أن الله هو الذي يبين للإنسان طريق الخير والشر، وبذا تقوم
   الحجة على الإنسان.
  - ١٠ ـ إثبات القدر، وأن الله هو الذي يُضل ويهدي.
    - ١١ ـ الرد على القدرية.
    - ١٢ ـ أن الفجور والتقوى يكونان بإلهام من الله.
- ۱۳ ـ أن الفجور والتقوى ضدان، كما قال تعالى: ﴿أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَارِ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّل
  - ١٤ ـ الوعد بالفلاح لمن زكى نفسه بطاعة الله.

١٥ ـ وعيد من دسَّى نفسه بمعصية الله بالخسران والخيبة.

١٦ ـ الرد على الجبرية.

ثم ذكر الله مثلًا لسوء عاقبة مَن دسَّى نفسه وطغى، فقال سبحانه:

﴿ وَكُذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغُونَهَا ﴿ إِذِ ٱلْبَعَثَ أَشْقَلُهَا ﴿ فَقَالَ لَمُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ اللَّهِ وَسُقِينَهَا ﴿ وَسُقِينَهَا ﴿ وَسُقِينَهَا ﴿ وَسُقِينَهَا اللَّهِ وَسُقِينَهَا اللَّهِ وَسُقِينَهَا اللَّهِ وَسُقِينَهَا اللَّهِ وَسُقِينَهَا ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقَبُهَا ﴿ وَالسَّمَا اللَّهُ اللّ

## 🞕 التفسير:

قوله: ﴿كُذَّبَتُ نُمُودُ بِطَغُونِهَا ﴿ إِنَ كَذَبَتَ قَبِيلَةَ ثُمُودُ نَبِيَّهُمْ صَالِحًا ﴿ كُذَبِتَ قَبِيلَةَ ثُمُودُ نَبِيَّهُمْ صَالِحًا ﴿ يَلِمَغُونِهَا ﴿ إِنْ يَا لَكُونُ وَالسَّرِ، فَطَغِيانُهُمْ حَمَلَهُمْ عَلَى وَهُو خَرُوجِهَا عَنِ الْحَدِ فِي الْكُفْرِ وَالسَّرِ، فَطَغِيانُهُمْ حَمَلَهُمْ عَلَى التَّكَذَيْبِ، وَ(الطَّغُوى) مصدر كالطُّغيان، وجاء هذا البناء لتناسب الفواصل.

وكان نبيّهم صالح يدعوهم إلى التوحيد فكذبوه، ثم سألوه آية فأخرج الله لهم ناقة عظيمة من صَدع الجبل، كما ذكره المفسرون، وحذرهم نبيهم أن يمسوها بسوء، ولكنهم تمادوا في الكفر، ولجوا في طغيانهم يعمهون، وتآمروا على قتل الناقة، فانتدب أشقاهم، كما قال سبحانه: ﴿إِذِ اَنبُعَتَ أَشْقَلُهَا إِنَّ وَسُقِينَهَا إِنَا فَي المِنْ الله الله الله الله الله والمناء فيه ولهم يوم، تشاركوها في نصيبها من السقي، وكان لها يوم ترد الماء فيه ولهم يوم،

وذُكر صالح بوصف الرسول لا باسمه؛ إشعارًا بذمهم حيث عصوا رسول الله وكان الواجب أن يطاع، وأضاف الناقة إليه سبحانه تشريفًا لها، ك «بيت الله».

وَفَكَذُبُوهُ اِنَى: كذبوا نبيهم في أمر الناقة، والتكذيب الأول في شأن التوحيد والرسالة، وفَعَقُرُوهَا الله أي: قتلوها، وأضاف العقر إليهم جميعًا مع أن القاتل هو الأشقى؛ لأنهم متفقون جميعًا على القتل، ولذا أنزل الله العذاب بجميعهم، فقال سبحانه: وفَكَمُمُمُ عَلَيْهِمُ رَبُّهُم بِذِنبِهم، بِذَنبِهم، بِذَنبِهم، بِذَنبِهم، بيذَنبِهم، بيذ أبي أي: أطبق الله عليهم عذابه مستأصلًا لهم بسبب ذنبهم، وفي لفظ (دمدم) تهويل للعذاب، يقال: «دمدم عليه القبر» إذا أطبقه، وفي لفظ (دمدم) تهويل للعذاب، يقال: «دمدم عليه القبر» إذا أطبقه، وفي لفظ (دمدم) تهويل للعذاب، يقال: «دمدم عليه العذاب، فلم ينج منه صغير ولا كبير.

وُولًا يَخَافُ عُقْبُهَا ﴿ أَي: والحال أنه تعالى لا يخاف عاقبة فعله بهم؛ لأنه تعالى ليس ظالمًا لهم، ولا يخشى ثأرها كما يخاف ملوك الأرض عواقب أفعالهم، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا، وهذه الآية نظير قوله تعالى في الحديث القدسي: «هؤلاء في الجنة ولا أبالي، وهؤلاء في النار ولا أبالي» (١)، وفي الآية هوانهم على الله، ﴿ وَمَن يُمِنِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمِ ﴾ [الحج: ١٨].

## 🞕 الفوائد والأحكام:

١ ـ أن من الأمم التي خابت وخسرت أمَّةَ ثمود.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۷٦٦٠)؛ من حديث عبد الرحمٰن بن قتادة السلمي، وصححه ابن حبان (۲/ ٥٠)، وقال الهيثمي: «رواه أحمد، ورجاله ثقات» مجمع الزوائد (۷/ ١٨٦). وبداية الحديث: «إن الله خلق آدم، ثم أخذ الخلق من ظهره، وقال: هؤلاء في الجنة ولا أبالي، وهؤلاء في النار ولا أبالي...».

- ٢ ـ أن سبب هلاكها تكذيب رسولهم.
- ٣ \_ أن الحامل لهم على التكذيب هو الطغيان.
  - ٤ \_ أن أشقاهم هو عاقر الناقة.
  - ٥ ـ أن الكفر يتفاوت لقوله: ﴿أَشْقَنْهَا ﴿ ﴾.
- ٦ ـ أن آية صالح ناقة عظيمة من شأنها أن لها يومًا تشرب فيه الماء، ويومًا لهم يشربون فيه لبنها، ﴿ فَمَا شِرْبُ وَلَكُرْ شِرْبُ يَوْمِ مَعْلُومِ شَاكُ الله الماء، ويومًا لهم يشربون فيه لبنها، ﴿ فَمَا شِرْبُ وَلَكُرْ شِرْبُ يَوْمِ مَعْلُومِ شَاكُ الشعراء].
- ٧ ـ أن الراضي بالمعصية والمواطئ عليها بمنزلة الفاعل، فالذي عقر الناقة واحد، وأضاف العقر إلى جميعهم، ﴿ فَعَقَرُوهَا ﴾.
  - ٨ ـ تدمير الله لهم بذنبهم، وهو التكذيب وعقر الناقة.
- 9 ـ أن عذاب الله لثمود عمَّ جميعهم إلا نبيَّ الله صالحًا ومن آمن معه، وهي سُنَّة الله في المكذبين للرسل، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءً أَمْنُنَا جَتَنَا صَلِحًا وَٱلَذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ، بِرَحْمَةِ مِّنَّا وَمِنْ خِزْي يَوْمِيذً إِنَّ رَبِّكُمُ هُو ٱلْقَوِيُ ٱلْعَرِيرُ ﴿ وَالَّذِينَ طَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ فَأَصَبَحُوا فِي دِيَرِهِمَ جَيْمِينَ ﴾ [هود].
  - ١٠ ـ أن الكفر والمعاصى سبب الشقاء في الدنيا والآخرة.
- ۱۱ \_ أن الله لا يخاف عاقبة ما يفعله بالمكذبين؛ لكمال قدرته وعزته وحكمته.
  - ١٢ ـ تهديد مشركي مكة وتحذيرهم أن يصيبهم ما أصاب ثمود.





هذه السورة مكية، وآياتها إحدى وعشرون، افتتحت بالقسم من الله بالليل والنهار وخالق الذكر والأنثى على أن سعي الناس شتى؛ أي: مختلف، ثم فصَّل ذلك بقوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَٱنْقَىٰ ( الله عَلَىٰ عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّىٰ ( الله عَلَىٰ ).

ثْم ذكر بعض معاني ربوبيته ﴿إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴿ إِنَّ لَنَا لَلَّذِهْرَةَ وَٱلْأُولَىٰ ﴿ آلَ

ثم ختمت السورة بالإنذار مِن النار، وذِكْر مَن يصلاها، وهو مَن كذَّب وتولى، ومَن يُجنبها وينجو منها، وهو الأتقى مِن العباد الذي ينفق ماله ليتزكى يبتغي بذلك وجه الله.

#### الآيات:

﴿ وَالْكِيلِ إِذَا يَغْشَىٰ ۞ وَالنّهَارِ إِذَا جَلَقَ (۞ وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالْأَنْثَ ۞ إِنَّ سَعْيَكُمْ لَسُمَّىٰ ۞ وَالنّهَارِ إِذَا جَلَقَ إِلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَاللّهُ وَلّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلّهُ وَلّه

# 🞕 التفسير:

قوله سبحانه: ﴿وَالْتَلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَينَ يُغطي الشَّمس والنهار بظلامه، ويغطي الأرض وكل شيء، فحذْفُ مفعول ﴿ يَغْشَىٰ ﴾ للعموم، قال تعالى: ﴿وَالنَّتِلِ إِذَا يَغْشَنْهَا ﴿ الشَّمَسَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال: ﴿ يُغْشِى اللَّهَارَ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، و(الليل) اسم جنس لما بين غروب الشمس إلى طلوع الفجر أو طلوع الشمس، و(النهار) اسم جنس لما بين طلوع الشمس إلى غروبها.

وْرَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَقَ ﴿ أَي: وأُقسم بالنهار إذا ظهر وتبيَّن بطلوع الشمس، ودبَّت فيه الحياة والحركة، وْرَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَٱلْأَثِنَ ﴿ وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالْأَنْثَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَأَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ عليم الذي خلق الذكر والأنثى؛ أي: خلق مِن كُل شيء وجين، وهو الله تعالى، ف وما الله بمعنى (مَن)، فيكون قسمًا مِن الله بنفسه المقدسة.

وقيل: ﴿مَا﴾ مصدرية؛ أي: وأُقسم بخُلْقِ الذكر والأنثى، فيكون قسمًا مِن الله بفعله، وهو إنشاؤه الذَّكر والأنثى، والأول أولى، كما تقدم في سورة الشمس.

وفي هذه الأقسام تنبيه العباد إلى عظيم صُنع الله في آياته، وبديع حكمته وقدرته في هذا الكون الفسيح الذي يجري فيه كل شيء بانتظام بالغ، بما يحقق مصالح الخلق من طلب المعاش والراحة، وهو مما يبهر العقول.

قوله: ﴿إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَقَىٰ ﴿ هَذَا جَوَابِ القَسَمِ؛ أَي: إِنَّ عملكم في الدنيا لمختلف جدًا، فمنه الحسن ومنه السيء، ومنه الطاعة ومنه المعصية، وتبعًا لذلك يتفاوت الجزاء، والخطاب لجميع الناس مؤمنهم وكافرهم، و(شتى) جمع شَتيت؛ كقتلى وقتيل، وبيْنَ المُقسم به وجواب القسم تناسب؛ فالله أقسم بأشياء متضادة من الليل والنهار والذكر والأنثى على أشياء متضادة، وهي أفعال العباد الحسنة والقبيحة.

ولما كان العاملون صنفين محسنًا ومسيئًا؛ فصَّلهما، فقال: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَغَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللهِ فِي وجوه أَعْلَىٰ وَالْقَىٰ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ مِن حقوق، وبذل ماله في وجوه

الخير، واتقى الله تعالى بفعل أوامره واجتناب نواهيه، ﴿وَصَدَّقَ اللهِ وَصَدَّقَ اللهِ وَصَدَقَ اللهِ وَصَدَقَ الْحَنْ اللهِ وَصَدَقَ اللهِ اللهِ اللهِ وَصَدَقَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وْنَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ﴿ أَي: سنهيّئُه للطريقة اليسرى، ونرشده إلى أسباب السعادة والفلاح ونسهلها له. و(السين) للتأكيد، فهذا وعدٌ مِن الله محقق.

﴿ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ ﴾؛ أي: بماله فلم يؤدِّ ما عليه مِن الحقوق ﴿ وَأَسْتَغْنَ اللَّهُ ﴾؛ أي: زهد فيما عند الله ﴿ فَلَن فلم يعمل للآخرة، ﴿ وَكَذَبَ اللَّهُ وَالسَّغَنَى اللَّهُ اللَّهُ مَرَى اللَّهُ وَجنته ﴿ فَسَنُيْسَِرُهُۥ لِلْعُسْرَىٰ اللَّهُ ﴾؛ أي: سنهيئه للطريقة العسرى، وهي طريق الشّقاء والخسران جزاءً وفاقًا.

وفي الآيات مقابلة أربعة معان بأربعة: قابل (أعطى) بـ (بخل)، و (اتقى) بـ (استغنى)، و (صدق) بـ (كذب)، و (اليسرى) بـ (العسرى)، وهذا من بلاغة الكتاب العظيم، وفائدة المقابلة الإيجاز وإظهار التضاد بين الفريقين، حثًا وتحذيرًا، وترغيبًا وترهيبًا.

﴿ وَمَا يُنْنِى عَنْدُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى ﴿ أَي: لا ينفعه ماله الذي بخل به إذا مات، ولا يدفع عنه الهلاك، و ﴿ تَرَدَّى ۚ ﴿ مِن الرَّدَى ؛ وهو الموت، ف ﴿ مَا ﴾ نافية، وقيل: استفهامية للإنكار والتوبيخ، والمعنى: أيُّ شيءٍ يغنى عنه ماله ؟! أي: لا يغنى عنه شيئًا.

# 🞕 الفوائد والأحكام:

منها في الآيات الأربع الأولى:

١ ـ أن الله يقسم بما شاء من خلقه، ويقسم بنفسه وفعله.

٢ ـ أن الليل آية، وأظهر ما تكون عند غشيانه.

- ٣ ـ أن النهار آية، وأظهر ما تكون عند تجليه.
- ٤ ـ أن الله خالق كل ذكر وأنثى من بني آدم وغيرهم.
- ٥ ـ أن عمل الناس متفاضل ومتباين، كما قال تعالى: ﴿انْظُرْ كَيْفُ فَضَيْلُا إِنَّا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَلَلَاخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَقْضِيلًا إِنَّ الإسراء].

وفي الآيات السبع التالية:

٦ - أن الناس فريقان: معط وبخيل، وتقيٌ وفاجرٌ يرى نفسه مستغنيًا عن الله، ومصدقٌ ومكذب.

٧ ـ أن كلًّا ميسرٌ لما خلق له من سعادة وشقاوة، كما قال ﷺ:
 «اعملوا فكلٌ مُيسر لما خُلق له»(١)، ثم قرأ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَاَنَّقَىٰ ﴿ وَصَدَّقَ الْحَسْنَىٰ ﴿ فَاللَّهُ مِنْ الْعُسْرَىٰ ﴿ فَاللَّهُ مِنْ الْعُسْرَىٰ ﴾.
 إلْحُسْنَىٰ ﴿ إلَى قوله: ﴿ فَسَنُيْسِرُمُ لِلْعُسْرَىٰ ﴿ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُل

٨ ـ أن السعادة تكون بالتصديق بالحق وامتثال الأمر والنهي.

٩ ـ أن الشقاوة تكون بالتكذيب بالحق وترك الطاعة؛ بمنع الواجب
 وفعل المحظور.

١٠ - إثبات القدر، والردُّ على القدرية، لقوله: ﴿فَسَنُيسَرُهُۥ
 لِيُسْرَىٰ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿فَسَنُيسَرُهُ لِلْعُسْرَىٰ ﴿ إِنَّهُ .

۱۱ ـ أن التقوى والإحسان إلى الخلق والتصديق بالحق سببٌ لتيسير العبد للطريقة اليسرى، وهي الميسَّرة التي لا حرج فيها.

۱۲ ـ أن البخل والفجور والتكذيب بالحق سببٌ لتيسير العبد للعُسرى؛ التي لا تنفك عن المشاق، قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَن لِلْعُسرى فَإِنَّ لَهُ, مَعِيشَةً ضَنكًا (طه: ١٢٤].

١٣ ـ أن التوفيق للحسنة يكون جَزاءً على حسنة، فيدل على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٤٩)، ومسلم (٢٦٤٧)؛ من حديث على ﷺ.

قبولها، وأن الخذلان وفعل السيئة يكون عقوبة على سيئة قبلها.

١٤ ـ أن الفاجر الذي اغتر بماله ومنع حق الله فيه لا يغني عنه ماله
 إذا حضره الموت.

#### **₩**≡ **₩**≡ **₩**

ولما ذكر سبحانه من يُيسَّر لليسرى ومَن يُيسَّر للعسرى، وهم السعداء والأشقياء، أخبر تعالى أن عليه بيان الطريقين، طريق الهدى وطريق الضلال، وأنه مالك الدنيا والآخرة، فقال:

﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلْاَخِرَةَ وَالْأُولَىٰ ﴿ فَأَنَذَرْتُكُمْ نَارًا تَلْظَلَىٰ ﴿ لَا يَصْلَلُهَا إِلَّا الْأَنْفَى ﴿ اللَّذِى كُوْقِى اللَّهِ مَلَلُهُ يَتَرَكَىٰ إِلَا الْأَنْفَى ﴿ اللَّذِى كُوْقِى مَالُهُ يَتَرَكَىٰ ﴾ الْأَنْفَى ﴿ اللَّذِى يُوْقِى مَالُهُ يَتَرَكَىٰ ﴾ الأَنْفَى ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَنْدُهُ مِن يَغْمَةٍ تَجْزَئَ ﴾ إلّا اللَّيْغَاهُ وَجْهِ رَبِّهِ اللَّهْلَا ﴾ والليل].

## 🞕 التفسير:

قوله: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴿ أَي: أَوْجبتُ على نفسي ـ بمقتضى الفضل والحكمة ـ أَنْ أبين طريق الهدى والضلال، وطريق الطاعة والمعصية. فهذا ضمان مِن الله لبيان الطريقين، لئلا يكون للناس على الله حجة بعد هذا البيان.

وقد أكد الله على هذا الخبر - لعظم شأنه - بثلاثة مؤكدات: (إنَّ)، واللام، واسمية الجملة، وكذا قوله: ﴿وَإِنَّ لَنَا لَلْاَخِرَةَ﴾؛ أي: الدار الآخرة ﴿وَالْأُولَ إِنَّ ﴾؛ أي: الدنيا، فهما - أي: الدنيا والآخرة - ملكٌ له سبحانه لا حكم فيهما إلا له تعالى، يتصرف فيهما كيف يشاء، فيحكم بما يشاء مِن جزاء مَن أعطى واتقى وصدق، ومن بخل واستغنى وكذب، قال تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ثُوابَ الدُّنيَا فَعِندَ اللهِ ثَوَابُ الدُّنيَا وَالْآخِرَةِ ﴾ [النساء: ١٣٤].

وتقديم الآخرة في قوله: ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلَا خِرْةَ وَٱلْأُولَىٰ ﴿ اللَّهُ الْعَظْمِ مِنْ اللَّهِ الفاصلة.

﴿وَسَيُجَنَّبُهُا ٱلْأَنْقَى ﴿ إِنَّ اللَّهِ عِن النار مَن يكون أتقى لربه، و(التجنيب) جعل الشيء من الشيء جانبًا، والفعل يُجنَّب ينصب مفعولين، مفعوله الأول ﴿ ٱلْأَنْقَى ﴿ اللَّهِ الذي هو نائب الفاعل، والمفعول الثاني الضمير المتصل الهاء، فالأتقى لما اجتنب السيئات جنبه الله النار، والجزاء من جنس العمل.

ثم ذكر من صفات الأتقى: ﴿ اللَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَالَهُ يَتَزَكَّ ﴾ اي: الذي يبذل ماله في وجوه الخير يطلب بذلك تزكية نفسه وتطهيرها من الذنوب ومن دنس الشح، كما قال تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِمُمْ صَدَقَةُ تُطَهِّرُهُمْ وَثُرْكِمْ مِهَا التوبة: ١٠٣].

﴿ وَمَا لِأَحَدِ عِندُهُ مِن يَعْمَةِ تَجُزَىٰ ﴿ إِن اللهِ هذا تأكيد لقوله: ﴿ يَتَزَكَّى ﴿ إِلَهُ المعنى: ليس لأحد عند هذا الأتقى نعمة سابقة حتى يكافئه عليها ﴿ إِلَّا اللهُ وَجْهِ رَبِّهِ ٱلْأَغْلُ ﴿ إِنَّهُ اللهُ عَلَى لا يفعل ذلك إلا ابتغاء ثواب الله

ورضاه، فالاستثناء منقطع؛ لأن الابتغاء ليس من جنس النعمة، و ﴿ اَلْأَغُلُ اللَّهِ صَفّة للرب، ﴿ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ اللَّهِ اللهِ أَي: ولسوف يرضى بما يعطيه الله في الآخرة من النعيم المقيم، والله أكرم مَن وعد وأصدق من وفي ﴿ وَعَدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعَدَهُ ﴾ [الروم: ٦].

ونقل ابن عطية والرازي وابن كثير اتفاق المفسرين على أن المقصود بهذه الآيات أبو بكر الصديق وهي وإن لم يرد بها نص صحيح فإنها منطبقة عليه، فيدخل فيها بطريق الأولى، ولا ريب أنه وفيها أفضل الأمة بعد نبيها محمد عليها.

# 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ أن الله أوجب على نفسه هداية العباد ببيان طريق الخير وطريق الشر.
  - ٢ ـ أن الدنيا والآخرة ملك الله تعالى يتصرف فيهما كيف شاء.
    - ٣ \_ أن الله أنذر العباد النار ليتجنبوا الأسباب المفضية إليها.
- ٤ ـ أن أحق الناس بدخول النار هو الأشقى الذي كذب بالحق،
   وتولى عن طاعة الله.
  - ٥ \_ أن أحق الناس بالنجاة من النار من كان أتقى لله.
- ٦ ـ أن النجاة من النار كانت بفضل الله ورحمته، والتقوى سبب في ذلك، لقوله: ﴿وَسَيُجَنَّبُهُا ٱلْأَنْقَى إِنَّ ﴾.
  - ٧ ـ أن التقي ينفق ماله ليزكي نفسه.
- ٨ ـ أن أفضل الإنفاق ما كان خالصًا لوجه الله، وأفضل ذلك ما
   كان مبتدًا لا مكافأة.
  - ٩ ـ فضل أبي بكر ضِّ في العمل والجزاء، والرد على الرافضة.
    - ١٠ ـ إثبات الوجه لله.
    - ١١ ـ إثبات العلو بكل أنواعه لله تعالى.



هذه السورة مكية، وعدد آياتها إحدى عشرة، اشتملت الآيات الخمس الأولى على قُسم من الله بالضحى وبالليل إذا سجى، وعلى جواب القسم في ثلاث آيات، واشتملت الآيات الباقية على امتنان الله على نبيه ﷺ بما أنعم عليه من الإيواء من يُتمه والهدى والغني، ثم التوجيه إلى ما يتضمن شكر هذه النعمة: ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِهُ فَلَا نَقْهُرُ ۞ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَنْهُرُ شَلُّ وَأَمَّا بِنَعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ شَكْ.

#### الآيات:

 ﴿ وَالضَّحَىٰ ۞ وَالَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ۞ مَا وَدَعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ۞ وَلَلَآخِرَةُ خَيْرٌ لُّكَ مِنَ ٱلْأُولَىٰ ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴿ وَالصَّحَى ].

#### 🖓 التفسير:

قوله تعالى: ﴿وَالضُّحَىٰ إِلَّ ﴾؛ أي: أُقسم بالضحى، فهو قسمٌ مِن الله بوقت الضحى الذي فيه انتشار الضياء والحركة، وهو تعالى النهار، وهو مِن ارتفاع الشمس إلى الزوال، ﴿وَٱلَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ﴿ اللَّهُ ﴾؛ أي: أُقسم بالليل إذا عمَّ بظلامه وسكن؛ أي: انقطعت فيه الحركة، والضحى والليل من مخلوقات الله الباهرة ومن آياته الظاهرة الحرية بالتفكر والاعتبار، والضحى يقابل الليل، فبينهما تضاد يدل على كمال قدرة الله وحكمته في خلق المتباينات. وما وَدَّعَكَ رَبُّكَ هذا جواب القسم؛ أي: ما تركك ربك أيها الرسول، و(التوديع) مبالغة في الوداع، وهو الترك؛ أي: ما قطع الله عنك الوحي، وفي لفظ (رب) وإضافته إلى النبي على لطف من الله بنبيه، وحفاوة به على (رب) وأضافته إلى أبغضك، وحذف المفعول من وحفاوة به على الله عنى: وما قلاك.

وفي الآيات ردِّ على الكفار، فإنهم حين أبطأ جبريل عَبِ على النبي عَلِي قَالُوا: قد وُدِّع محمد، فأنزل الله قوله: ﴿وَٱلضَّحَىٰ ۞ وَٱلْتِلِ إِذَا سَجَىٰ ۞ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ۞﴾(١).

وبين المُقسَمِ به والمُقْسَمِ عليه تناسب؛ فكما يجيء الضحى بعد ظلام الليل، فكذلك الوحي وافَى بعد انقطاعه واحتجاب نوره.

﴿ وَلَلْآخِرَةُ ﴾؛ أي: وللدار الآخرة، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَلِكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ ﴾ [القصص: ٨٣]، ولام الابتداء لتوكيد مضمون الجملة، ﴿ فَيْرٌ لَّكَ مِنَ الْأُولَى ﴿ إِلَى اللّهِ عَيْرٌ من دار الدنيا، فما أعده الله في الآخرة من الثواب والكرامة لنبيه عَلَيْهُ خير مما أعطاه في الدنيا، ولهذا كان عَلَيْهُ يقول في دعائه: «اللّهُمّ لا عيش إلا عيش الآخرة» (٢)، وفي الآية بشارة لما سيكون له عليه الصلاة والسلام في الدنيا من النصر وظهور الدّين، كما يفيده أفعل التفضيل ﴿ فَيْرٌ ﴾، فإن له عليه الصلاة والسلام في الدنيا والآخرة كرامةً وحظًا عظيمًا، ولكن الآخرة خير له وأفضل.

﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ﴾ أيها النبي في الآخرة مِن أنواع الإنعام والإكرام، ومن أعظمها الشفاعة = ما يرضيك، وأكدّ الجملة باللام؛ لأنه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤٩٥٠)، ومسلم (١٧٩٧) واللفظ له؛ من حديث جندب بن عبد الله رهيه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٧٩٥)، ومسلم (١٨٠٥)؛ من حديث أنس ﷺ.

مقام وعْد، ﴿فَرَضَىٰ ﴿ إِلَىٰ العطاء، وفي الجمع بين لام التوكيد وحرف التنفيس ﴿ سَوْفَ ﴾ دلالة على تحقق الوعد وإن تأخر عن هذه الدنيا.

# 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ \_ أن الله يقسم بما شاء من خلقه.
- ٢ ـ أن الله تعالى يقسم بالزمان وبأجزاء من الزمان، فأقسم: بالليل والنهار والفجر والعصر وبالضحى.
- ٣ ـ أن من آيات الله ونعمه الليل وسكونه، والضحى والانتشار فهه.
  - ٤ \_ الرد على المشركين الذين زعموا أن الله قلى نبيه.
    - ٥ ـ أن الآخرة خير لنبيِّه من الدنيا.
      - ٦ ـ كرامة النبي ﷺ على ربه.
- ٧ ـ إثبات الربوبية الخاصة التي من مقتضاها العطاء الكثير والخير الوفير.
  - ٨ ـ أن الله سيكرم نبيه من العطاء حتى يرضى.
- 9 \_ إثبات الشفاعة من قوله: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعُطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَى ﴿ ﴾ ، ويشهد للآية حديث الشفاعة الطويل (١) ، وما رواه مسلم أن الله قال: «يا جبريل اذهب إلى محمد فقل: إنا سنرضيك في أمتك ولا نسوءك (٢) .

#### **⊕ ≡ ⊕ ≡**

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٤٠)، ومسلم (١٩٤)؛ من حديث أبي هريرة ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>٢) مسلم (٢٠٢)؛ من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ﷺ.

ولما بشر الله نبيه ﷺ بما سيعطيه في الآخرة من أنواع الخير ذكَّره بما أنعم عليه مِن النعم السابقة في الدنيا، فقال تعالى:

﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَخَاوَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَهَدَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَلَا نَنْهَرْ ۞ وَأَمَّا بِيغْمَةِ رَبِكَ فَأَمَّا أَلْمَا أَلْهَا فَلَا نَنْهُرْ ۞ وَأَمَّا بِيغْمَةِ رَبِكَ فَخَدِّتْ ۞ ﴿ [الضحى].

#### 🕸 التفسير:

قوله تعالى: ﴿ أَلُمْ يَجِدُكَ يَتِهِما فَاوَىٰ ﴿ أَي: فاقدًا لأبيك فاولك إلى من يكفلك ويرعاك، والاستفهام للتقرير والامتنان، والتقرير هو حمل المخاطب على الإقرار بمضمون الجملة؛ أي: وجدك يتيمًا فآوى، وكان أبوه عبد الله بن عبد المطلب توفي وهو عليه الصلاة والسلام حمل في بطن أمه، وماتت أمّه وهو ابن ستة أعوام، وكان الذي كفله جده عبد المطلب، ثم توفي جده وعمره ثماني سنين، فكفله عمه أبو طالب، وكان شقيقًا لأبيه عبد الله، فما زال يرعاه ويحوطه حتى بعثه الله فنصره، وكف عنه الأذى إلى أن مات قبيل الهجرة بقليل، وهذا إيواؤه على الذي ذكره الله.

﴿ وَوَجَدَكَ صَالًا فَهَدَىٰ ﴿ إِنَ عَيْرِ عَالَم فَعَلَّمَكُ مَا لَم تَكُن تَعْلَم، وكان عليه الصلاة والسلام لا يعلم شيئًا عن الشريعة، ولا عما يراد به من النبوة، حتى أتاه الوحي، كما قال تعالى: ﴿ مَا كُنتَ نَدْرِى مَا الْكِنْبُ وَلَا الْإِيمَانُ ﴾ [الشورى: ٥٦]، وقال سبحانه: ﴿ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عَلَى الْعَنْفِلِينَ ﴾ [الشورى: ٥٦]، وقال (وَمَا كُنتَ تَرْجُوا أَن يُلْقَى إِلَيْكَ لَيْنَ الْغَيْفِلِينَ ﴾ [بوسف]، وقال: ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُوا أَن يُلْقَى إِلَيْكَ اللّهِ القصص: ٨٦].

وقوله: ﴿ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغَنَى ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ فأغناك،

وحذف مفعول ﴿فَاوَىٰ ﴿ ﴾، و﴿هَدَى ﴾ و﴿أَغْنَى ﴾؛ تفخيمًا لشأن الإيواء والهداية والإغناء، ولموافقة رؤوس الآي.

ولما ذكّره الله بهذه النعم الثلاث وصّاه بما يفعل في ثلاثٍ مقابِلَةٍ لها؛ حتى يعامل أهلها بما يقتضيه إنعام الله عليه، فيرحم اليتيم، ويرفق بالسائل، ويحدث بنعمة الله، ولذا جاء الكلام مفرّعا بالفاء على ما سبق: ﴿ فَأَمّا ٱلْيَتِيمَ فَلا نَفْهَر ﴿ فَكَ هذا في مقابل قوله: ﴿ أَلُمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَاوَىٰ فَاوَىٰ الْيَتِيمَ فَلا تظلمه لضعفه، وأحسن إليه، ﴿ وَأَمّا التّابِلُ فَلا نَبْهُر ﴿ فَكَ هَذَا في مقابل قوله: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ﴿ وَوَجَدَكَ عَابِلاً فَهَ فَي فَا لَمُ اللّه في مقابل قوله: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ﴿ وَوَجَدَكَ عَابِلاً له في القول لجهله أو المال فلا تزجره ولا تغلظ له في القول لجهله أو لإلحاحه.

﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴿ اللَّهِ هذا في مقابل النَّعم الثلاث؛ أي: حدّ نفسك وغيرك بها وبغيرها من نعم الله عليك وأظهرها، واشكر الله عليها، وهذا الخطاب عام له ولأمته ﷺ فيتحدث العبد بنعم الله عليه على وجه الشكر والثناء على الله، وأضاف النعمة إلى ﴿ رَبِّكَ ﴾ تشريفًا لها، وأنه المنعم بها.

# ه الفوائد والأحكام:

١ - امتنان الله على نبيه بما أنعم عليه: ١ - من الإيواء في يتمه.
 ٢ - والهدى بالنبوة بعدما كان لا يدري ما الكتاب ولا الإيمان.
 ٣ - وبالغنى بعد الفقر.

٢ - عظم حق اليتيم، وقد تضافرت النصوص في الأمر بالإحسان إلى اليتامى والنهي عن ظلمهم.

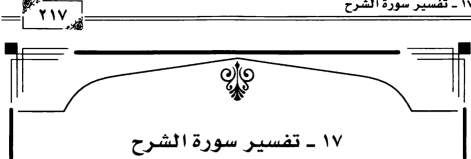
٣ ـ توجيه الله نبيه إلى شكر هذه النعم، وذلك بأمور ثلاثة:
 ١ ـ رحمة اليتيم ومجانبه ظلمه؛ ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا نَقْهَرُ ﴿ إِنَّهُ . ٢ ـ تجنب

نهر السائل؛ سائل المال أو سائل العلم؛ ﴿وَأَمَّا اَلسَّآبِلَ فَلَا نَنْهُرْ شَ﴾. ٣ ـ التحدث بنعم الله، ويدخل في ذلك نشر العلم؛ ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ شَهِ ﴾.

٤ - التناسب بين هذه التشريعات وبين المنن الثلاث في قوله:
 ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَاوَىٰ ﴿ إِلَىٰ الآيات الثلاث.

٥ ـ أن التحدث بنعم الله مِن شكرها، وهذا المعنى في القرآن كشير؛ كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ اَذَكُرُواْ نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُرُ ﴾ [الأحزاب: ٩].





هذه السورة مكية، وعدد آياتها ثمان، اشتملت آياتها الأربع الأولى على امتنان من الله على نبيه ﷺ بما أنعم الله عليه من شرح الصدر ووضع الوزر ورفع الذكر، ودلت الآية الخامسة والسادسة على الوعد باليسر بعد العسر؛ ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسْرًا ١ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسْرًا ١ أَلَّهُ ، وفي ذلك تسلية للنبي عَيْلِيُّ مما ناله من أذى قومه، ودلت الآية السابعة والثامنة على الأمر بالنَّصَب بالعبادة عند الفراغ مع الرغبة إلى الله، لنيل ثوابه ورضاه؛ ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنصَبُ ۞ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَب ۞ .

# الآيات:

 ﴿ أَلَمْ نَشْرَح لَكَ صَدْرَكَ ﴿ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ﴿ الَّذِي ٱلْقَضَ ظَهْرَكَ ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ۞ فَإِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ يُسْرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ بُسْرًا ۞ فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنْصَبُ ۞ وَلِكَ رَبِّكَ فَأَرْغَب ۞ [الشرح].

# 🞕 التفسير:

قوله تعالى: ﴿ أَلَدُ نَشَرَحُ لَكَ صَدْرَكَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُلَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّل صدرك، وهذا استفهام تقرير وامتنان؛ فإن الاستفهام إذا دخل على النفى قرره، وصار الكلام أقوى أثرًا وأمكن في النفس، والمعنى: قد شرحنا لك صدرك، بدليل قوله: ﴿وَوَضَعْنَا ﴾ ﴿وَرَفَعْنَا ﴾، وفي قوله: ﴿لَكَ ﴾ وإضافة الصدر إليه تأكيدٌ للامتنان، وتنبيه على عود أثر النعمة

إليه عِيْلِيْرُ، وذكر الله نفسه بصيغة الجمع ﴿نَشْرَحُ لدلالتها على التعظيم.

وشرح الصدر معنوي على قول الجمهور، كما يقول ابن عطية، وذلك بتوسيعه بنور الوحي والنبوة، وما أودع الله فيه من الهدى والإيمان ومكارم الأخلاق.

وقيل: إنه شرحٌ حسِّي، بما وقع له ﷺ من ذلك مرتين:

والأخرى: قبل المعراج، لحديث أنس و الشه في مسلم أيضًا، قال: كان أبو ذر يحدث أن رسول الله و الله في قال: «فُرِج سقف بيتي وأنا بمكة، فنزل جبريل و فَفَرج صدري، ثم غسله مِن ماء زمزم، ثم جاء بطست من ذهب ممتلئ حكمة وإيمانًا، فأفرغها في صدري، ثم أطبقه، ثم أخذ بيدي فعرج بي إلى السماء (٢) الحديث.

ولا تعارض بين القولين؛ فإن الشرح الحسِّي هو من أسباب الشرح المعنوي، والله أعلم.

قوله: ﴿وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ۞﴾؛ أي: حططنا عنك الذنب، أي:

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٣٤٢)، ومسلم (١٦٣).

وَالَّذِى آنَفَضَ طَهْرَكَ ﴿ أَي: أَشْقَل ظَهْرَكَ ﴿ أَي: أَشْقَل ظَهْرِكَ ، وهـذا تـرشـيـح للاستعارة، أي: أثقله الذنب حتى صار له نقيضٌ؛ أي: صوت، فالله تعالى قد حط عن نبيه على جميع الأوزار ما تقدم منها وما تأخر، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا فَتَحَا لَكَ فَتَحَا مُبِينًا ﴾ لِيَغْفِر لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْكِ وَمَا تَأَخرَ ﴾ [الفتح]، ولْيُعلم أن الأنبياء تجوز عليهم الصغائر، ولكنهم يتوبون منها ولا يُقرُّون عليها، وتكون حالهم بعد الذنب خيرًا منها قبله، ولْيُعلم أنه ليس كل ذنب يجوز على الأنبياء؛ فإن منها أشياء لا تقع منهم أبدًا؛ كالكذب، والخيانة، وما يزري بهم، ويُنفِّر عنهم، لا قبل النبوة ولا بعدها.

قوله: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسُرِ بُسُرًا ﴿ فَ الفَاء هي الفصيحة التي تفصح عن شرط مقدر؛ أي: إذا كنا أنعمنا عليك بذلك فلا تحزن لعدم إيمان قومك، واصبر على أذاهم ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسُرِ ﴾؛ أي: المشقة والضيق ﴿ يُسُرًا ﴿ فَ ﴾ ؛

أي: فرجًا وسعة، وتنكير (اليسر) لعظمته وسعته، فهو يسر في كل شيء، وفي الآية بشارة ووعد من الله بنصر نبيه وإظهاره على المشركين عن قريب، لما تفيده ﴿مَعَ مِن سرعة مجيء اليسر بعد العسر، فكأنه معه؛ أي: مقارن له، ولذا أكد المعنى بتكراره فقال سبحانه: ﴿فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسِّرِ يُسُرًا فِي إِنَّ مَعَ ٱلْعُسِّرِ يُسُرًا فِي إِنَّ مَعَ ٱلْعُسِرِ يُسُرًا فِي إِنَّ مَعَ ٱلْعُسِرِ يُسُرًا فِي .

ولما ذكر الله نبيّه بنعمه ندبه إلى الشكر والاجتهاد في العبادة، فقال: ﴿ وَإِذَا فَرَغْتَ ﴾؛ أي: مِن أمر دنياك ﴿ فَانَصَبَ ﴿ ﴾ ؛ أي: جِدَّ في العبادة، ففيها: الحث على استغراق جميع الأوقات في عبادة الله، وهذا أمر للنبي عَيِّ ولأمته، وكذا قوله: ﴿ وَإِلَىٰ رَبِكَ فَارَغَب ﴿ فَي الله والمجرور؛ أي: إلى ربك عرده دون غيره ـ فارغب، كما يفيده تقديم الجار والمجرور؛ أي: فاتجه إلى ربك بالسؤال والضراعة وطلب ما عنده من الخير، فتضمنت الآية توحيد الربوبية في قوله: ﴿ رَبِّكَ ﴾ ، وتوحيد العبادة في قصر الرغبة على الرب سبحانه.

# 🛞 الفوائد والأحكام:

۱ ـ امتنان الله على نبيه ﷺ بما أنعم عليه مِن شرح صدره، والمراد بشرح الصدر ـ كما تقدم ـ قيل: معنوي، وهو توسعته لقبول ما يلقى إليه من الوحي، وقيل: حسِّي، كما جاء في الخبر.

٢ ـ امتنان الله على نبيه ﷺ بوضع وزره، وذلك بمغفرته تعالى له
 ما تقدم من ذنبه وما تأخر.

٣ - إكرام الله لنبيِّه عليه الصلاة والسلام من أول أمره بعظيم النعم.

٤ - أن الذنب ثقيل على القلب، ولذا شُبِّه بالشيء الثقيل الذي يحمل على الظهر.

- ٥ ـ امتنان الله على نبيه برفع ذكره، وهو إعلاء ذكره، فلا يذكر الله إلا ذكر معه، كما في الشهادتين.
  - ٦ ـ تسلية الله لنبيِّه ﷺ بوعده باليسر بعد العسر.
- ٧ ـ أمره تعالى نبيه ﷺ بشكره على ما مَنَ به عليه من نعمه، وذلك بالنَّصَب في عبادته والرغبة إليه.
  - ٨ ـ قَصْرُ الرغبة في المطالب على الله وحده.
- ٩ ـ أن كل ما يُطلب مِن خيرٍ فهو عند الله وبيده، فوجب أن تكون الرغبة إليه وحده، كما تدل عليه ربوبيته تعالى العامة والخاصة.
- ١٠ ـ التناسب بين هذه السورة والتي قبلها؛ لما فيهما من الامتنان والأمر بما يكون به الشكران.





سورة التين مكية، وعدد آياتها ثمان، تضمنت الآيات الثلاث الأولى قسمًا من الله بأربعة أشياء: بالتين، والزيتون، وطور سينين، واللد الأمن.

١٨ ـ تفسير سورة التين

التين والزيتون ثمرتان معروفتان، فالله يقسم بهما، وقيل: المراد منابتهما، وهي الأرض التي بعث فيها المسيح، فيكون الإقسام من الله بالمواضع التي خرجت منها الرسالات الثلاث: رسالة المسيح، ورسالة موسى، ورسالة محمد عليهم الصلاة والسلام، ولم تذكر المواضع مرتبة الترتيب الزمني، وذلك ليقترن ذكر موسى عليه بذكر رسالة محمد عليه، الترتيب الزمني، وذلك ليقترن ذكر موسى التشابه، وهذا كثير في القرآن، لما بين الرسولين والرسالتين من التشابه، وهذا كثير في القرآن، كقوله تعالى: ﴿ قُلُ مَنْ أَنْزَلُ ٱلْكِتَبُ أَنْزَلْنُهُ مُبَادَكُ مُوسَىٰ فُراً وَهُدَى لِلنَّاسِ فَي الأنعام: ١٩] إلى قوله: ﴿ وَهَذَا كِتَنْ أَنْزَلْنَهُ مُبَادَكُ مُصَدِقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١٩] إلى قوله: ﴿ وَهَذَا كِتَنْ أَنْزَلْنَهُ مُبَادَكُ مُصَدِقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾

وتضمنت الآيات الرابعة والخامسة والسادسة جوابَ القسم وذِكْرَ المقسم عليه، وهو الإنسان في مبدئه ومنتهاه: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ الْمُقَدِمِ فَلَقَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ا

 ﴿ وَالِذِينِ وَالزَّيْتُونِ ۞ وَطُورِ سِينِينَ ۞ وَهَذَا الْبِلَدِ الْأَمِينِ ۞ لَقَدْ خَلَقَنَا الْبِلَدِ الْأَمِينِ ۞ إِلَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الْإِنسَانَ فِي آخَسَنِ تَقْوِيمٍ ۞ ثُمَّ رَدَدْنَهُ أَسْفَلَ سَنفِلِينَ ۞ إِلَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فَلَهُمْ أَجْرً غَيْرُ مَمْنُونِ ۞ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَمْدُ بِالدِّينِ ۞ أَلْيَسَ اللَّهُ بِأَحْكَمِ الصَّلِحَتِ فَلَهُمْ أَجْرً غَيْرُ مَمْنُونِ ۞ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَمْدُ بِالدِّينِ ۞ أَلْيَسَ اللَّهُ بِأَحْكَمِ الْمَنْ إِلَيْنِ ۞ أَلْيَسَ اللَّهُ بِأَحْكَمِ الْمُنْ ۞ إللَينَ ].

#### التفسير:

قوله: ﴿وَالِيِّنِ وَالزَّيْتُونِ ﴿ أَي: أُقسم بالتين والزيتون، فهو قسم من الله تعالى بالتين والزيتون، وله سبحانه أن يقسم بما شاء من مخلوقاته، أما العباد فليس لهم أن يقسموا إلا بالله تعالى، كما تقدمت الإشارة إليه، ﴿وَالنِّينِ وَالزَّيْتُونِ ﴿ هما الثمرتان المعروفتان، وأقسم الله بهما لكثرة منافعهما، ولما فيهما من الدلالة على عظيم قدرة الله وبديع صنعه وحكمته على .

ولا ينفي ذلك أن يكون معنى الآية ـ على ما اختاره بعض المفسرين ـ أنه قَسمٌ بأرض التين والزيتون؛ أي: البلاد التي تنبت فيها، وهي بلاد أشرقت منها رسالات الله السماوية، ووُجد فيها الأنبياء الكرام، فأرض التين والزيتون هي الشام، وقد ظهر منها أنبياء آخرهم كلمة الله عيسى ابن مريم عليه ، ﴿وَمُورِ سِينِينَ ﴿ هُو الجبل الذي كلم الله عنده موسى عليه .

ويدل لهذا القول أن الله عطف عليه قوله تعالى: ﴿وَهَذَا ٱلْلَهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَالَى يقسم ٱلْأَمِينِ (أَلَّهُ)؛ أي: مكة، وفيها بُعث نبينا محمد ﷺ، فالله تعالى يقسم بهذه البقاع لشرفها، وللتذكير بنعمته تعالى على خلقه، حيث أخرجهم من الظلمات إلى النور.

وقوله: ﴿وَطُورِ سِينِينَ ١٠ سِينِينَ الله عِينِينَ الله عِينِينَ الله عِينِينَ الله عِينِينَ الله عِينِينَ

وكسرها، وسيناء صحراء بين مصر وفلسطين، ﴿وَهَذَا ٱلْلَهِ ٱلْأَمِينِ ﴿ ﴾ ؛ أي: وأُقسم بهذا البلد الأمين الذي هو مكة، والإشارة إليه لشرفه، و﴿ الْأَمِينِ ﴾ بمعنى الآمن، كما قال تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنَا جَعَلْنَا حَرَمًا وَإِنَا لَهُ اللَّهُ عَلَنَا حَرَمًا وَإِنَا لَهُ اللَّهُ عَلَنَا حَرَمًا وَإِنَا لَهُ اللَّهُ عَلَنَا كَرَمًا وَمَن دخله فقد أمِن على نفسه، كما قال سبحانه: ﴿ وَمَن دخله فقد أمِن على نفسه، كما قال سبحانه: ﴿ وَمَن دَخلهُ كُانَ ءَامِنًا ﴾ [آل عمران: ٩٧].

وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِيَ أَحْسَنِ تَقْوِيدٍ ﴿ اللَّهِ هذا جواب القسم، والمراد بالإنسان جنس بني آدم؛ أي: خلقناه في أحسن صورة، سَويَّ الأعضاء منتصب القامة، ذا فطرة سوية وعقل يميز به الخير من الشر، كما قال عَنْ مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه (۱)، فمن آمن بالله ورُسله فقد نجا من عذاب الله وفاز برضوانه، ومن كفر فمصيره النار، ولهذا قال: ﴿ مُنَّ رَدَدَنَهُ أَسَفَلَ سَفِلِينَ ﴿ وَ اللَّهُ وَلَا لَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمُوهُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ

وذهب بعض المفسرين إلى أن المراد بالردِّ إلى أسفل سافلين هو الرد إلى أرذل العمر بالهرم، وضعَف شيخ الإسلام ابن تيمية هذا القول، وقطع بالقول الأول، وهو أن المراد النار، وأيد ذلك بوجوه قوية (٢).

قوله: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ﴾؛ أي: جمعوا بين الإيمان وعمل الصالحات، والاستثناء متصل، استثني المؤمنون من جنس

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٣٥٨)، ومسلم (١٦٢)؛ من حديث أبي هريرة ظليه.

<sup>(</sup>۲) ينظر: مجموع الفتاوى (۲۱/۲۷۹).

الإنسان، فإنهم لا يُردون إلى أسفل سافلين يوم القيامة؛ ولا تَقْبُح صورهم، بل يزدادون حسنًا إلى حسنهم وبهجة إلى بهجتهم.

وعطف العمل الصالح على الإيمان من عطف الخاص على العام؛ لأن العمل من الإيمان، ﴿ فَالَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَتُونِ ﴿ فَا هَم قدم الجار والمجرور ﴿ فَلَهُمْ ﴾ للفاصلة وللبشارة والتشويق لما بعده؛ أي: لهم ثواب عظيم غير مقطوع، وهو جنة عرضها السماوات والأرض أعدت للمتقين، والفاء رابطة؛ لتضمن الموصول ﴿ اللَّذِينَ ﴾ معنى الشرط، وقد لا يتضمن الموصول معنى الشرط، وقد لا يتضمن الموصول معنى الشرط، فلا تأتي الفاء، كما في سورة الانشقاق في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَمُمْ أَجُرُ غَيْرُ مَمّنُونٍ ﴿ الانشقاق]، وهذا من التنويع في الكلام.

قوله: ﴿ وَمَا يُكَذِبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ ﴿ استفهام إنكاري، والفاء للتفريع، تفريع الإنكار على ما ذكر قبلها من دلائل الإيمان والقدرة، والمعنى: أيُّ شيء يحملك \_ أيها الإنسان \_ على التكذيب بالبعث والجزاء بعد وضوح الأدلة وقيام البرهان على ذلك؟! فإن مَن خلقك بعد العدم قادر على إعادتك مرة أخرى للجزاء، وفي الكلام التفات مِن الغَيبة إلى الخطاب لتشديد الإنكار والتويبخ.

﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَخَكِمِ الْمُنكِمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ مِ أَحْدَلُهُمْ وأحسنهم صنعًا وتدبيرًا، والاستفهام للتقرير.

وفي الآية وعيدٌ لكل مكذب، وفيها دليل على أن البعث والجزاء موجَب حكمة الربِّ ﷺ، فتأبى حكمتُه ألا يجزي الذين أساؤوا بما عملوا، ويجزي الذين أحسنوا بالحسنى.

## 🕸 الفوائد والأحكام:

١ \_ فضل التين على سائر الفواكه.

- ٢ ـ فضل الزيتون على غيره من الأُدُم.
- ٣ ـ أن شجرهما ينبت في أرض الشام.
- ٤ فضل هذه المواضع الثلاثة التي ظهرت فيها الرسالات الثلاث: رسالة موسى وعيسى ومحمد صلى الله عليهم وسلم، وأفضلها البلد الأمين، مبعث خاتم النبيين صلى الله وسلم عليه وعليهم أجمعين، وهو مكة التي حرمها الله، وجعلها بلدًا آمنا.
- ٥ ـ النص على أن هذه السورة مكية، بدليل الإشارة في قوله:
   ﴿وَهَذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ﴿ ثَالَهُ وَهَذَا كَقُولُه: ﴿ وَأَنتَ حِلُّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ﴿ قَالِهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَّ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال
  - ٦ \_ أن من أسماء مكة البلد الأمين.
- ٧ ـ تفضيل مكة بالأمن الكوني، ومنه: حفظها ممن يريدها بسوء،
   كما في حادثة الفيل، والأمن الشرعي، ومنه: تحريم شجرها وصيدها،
   وتغليظ حرمة الدماء والأموال والأعراض فيها.
  - ٨ ـ تفضيل الإنسان في حُسن خلْقه في صورته وانتصاب قامته.
- ٩ ـ إثبات قدرته تعالى على البعث، بدليل قدرته تعالى على خلق
   الإنسان في نشأته الأولى.
  - ١٠ \_ سُوء مصير الإنسان الكافر بردِّه إلى أسوأ حال.
- ١١ ـ أن الإيمان والعمل الصالح هما سبب النجاة من سوء المصير والفوز بالأجر الكبير.
  - ١٢ ـ اعتبار الصلاح في العمل، وهو ما كان خالصًا صوابًا.
    - ١٣ ـ دوام ثواب المؤمنين، وهو الجنة، ففيه:
  - ١٤ ـ الرد على من يقول بفناء الجنة، وهو جهم بن صفوان.

١٥ ـ أنه لا حجة للمكذبين بالبعث والجزاء، والرد عليهم بثبوت حكمته تعالى وقدرته.

17 \_ أنه تعالى أحسن الحاكمين؛ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ خُكُمًا لِقَوْمِ فَوَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ خُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِئُونَ ( ) ( المائدة ] .

۱۷ ـ أن من أسمائه تعالى (أحكم الحاكمين)، والحاكم اسم فاعل
 من الحُكْم، وكمال الحُكْم يتضمن إثبات الحِكمة وكمالها.





١٩ ـ تفسير سورة العلق

سورة العلق مكية، وعدد آياتها تسع عشرة؛ الخمس الأولى هي أول ما نزل على النبي ﷺ من القرآن ألقاها إليه جبريل ﷺ، وهو في غار حراء، كما جاء في الصحيحين من حديث عائشة والمنها في قصة بدء الوحى، قالت: «كان أولَ ما بُدئ به رسولُ الله ﷺ الرؤيا الصادقة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح، ثم حبب إليه الخلاء، فكان يلحق بغار حراء فيتحنث فيه ـ قال: والتحنث: التعبد - الليالي ذوات العدد قبل أن يرجع إلى أهله ويتزود لذلك، ثم يرجع إلى خديجة فيتزود بمثلها، حتى فَجِئَهُ الحق وهو في غار حراء، فجاءه الملك، فقال: «اقرأ»، فقال رسول الله: «ما أنا بقارئ»، قال: «فأخذني فغطني حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني، فقال: اقرأ»، قلت: «ما أنا بقارئ، فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال: اقرأ»، قلت: «ما أنا بقارئ، فأخذني فغطني الثالثة حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال: ﴿ آفَرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ۞ اقْرَأَ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرُمُ ۞ الَّذِى عَلَّمَ بِٱلْفَلَمِ ۗ ﴾ الآيــات إلــى قــولــه: ﴿عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرَ يَعْلَمُ ۗ ۞﴾ (١٠) الحديث.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣)، ومسلم (٢٥٢).

#### الآيات:

﴿ اَفْرَأُ بِالسِّهِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ۞ اَفْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرُمُ ۞ الَّذِى عَلَمَ بِٱلْقَلَمِ ۞ عَلَمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمَ ۞ [العلق].

#### التفسير:

نبّه إلى هذا المعنى الطاهر ابن عاشور كَلَّلَهُ، قال: "والأمر بالقراءة مستعملٌ في حقيقته مِن الطلب لتحصيل فعل في الحال أو الاستقبال، فالمطلوب بقوله: ﴿ وَأَفْرَأُ ﴾ أن يفعل القراءة في الحال أو المستقبل القريب مِن الحال؛ أي: أن يقول مَا سَيُمْلَى عليه، والقرينة على أنه أمر بقراءة في المستقبل القريب أنه لم يتقدم إملاء كلام عليه محفوظ فتُطلَبَ منه قراءته، ولا سُلِّمت إليه صحيفةٌ فتطلبَ منه قراءتها، فهو كما يقول المعلم للتلميذ: اكتب، فيتأهب لكتابة ما سيمليه عليه»، إلى أن قال كَلَّلَهُ: "وعلى هذا الوجه يكون قول الملك له في المرات الثلاث: ﴿ اَقْرَأُ ﴾ إعادةً للَّفظ المنزل من الله إعادةً تكرير؛ للاستئناس بالقراءة التي لم يتعلمها من قبل اله. اله. اله.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٣٠/ ٤٣٥).

وهذا كلام نفيسٌ قلَّ مَن نبَّه على معناه.

قوله تعالى: ﴿اللَّذِى خَلَقَ ﴿ أَي: خلق جميع المخلوقات بعد العدم، كما يفيده حذف المفعول، فهو سبحانه المتفرد بالخلق، وذكر وصف الربوبية دون وصف الإلهية؛ لأن المقام مقام ربوبية وتدبير، ولما يفيده لفظ الرب من التربية الخاصة؛ أي: الذي ربَّاك ورعاك، ففيه تأنيس للنبي عَيْنَة.

وبعد أن أخبر سبحانه أنه خلق جميع الكائنات خص الإنسان بالذكر، وهو من أشرف مخلوقاته، وأدلها على كمال قدرته وحكمته وعلمه سبحانه، لما في خلق الإنسان من الإحكام والإتقان الذي يبهر العقول، ولأنه المكلف بالأمانه والمخاطب بالكتب السماوية ومنها القرآن، فقال سبحانه: ﴿ عَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَتٍ ﴿ أَي: خلق هذا الإنسان الحسنَ الخِلقة مِن عَلَق؛ جمعُ عَلقة، وهي القطعة الجامدة من الدم، وحمن الخِلقة مِن عَلق؛ حمل خلق الإنسان مِن هذا الأصل الضعيف فهو قادرٌ على أن يعيده تارةً أخرى بعد الموت.

ثم أعاد تعالى الأمر بالقراءة للتأكيد، فقال: ﴿ أَفَرا وَرَبُكَ اَلْأَكُمُ ﴿ آ﴾ ؛ أي: أكرم من كل كريم، فله سبحانه الكرم، ومن كرمه سبحانه أنّه فالأكرم صفة تدل على كمال الاتصاف بالكرم، ومن كرمه سبحانه أنّه ﴿ اللَّهِ عَلَم بِالْقَلَمِ ، وهي من جلائل ﴿ اللَّهِ عَلَم بِالْقَلَم ، وهي من جلائل النّعم، وفيها من المنافع ما لا يحيط به إلا الله ، فبالكتابة حُفِظ الدِّين وضُبطت العلوم وثبتت الحقوق، ومما يدل على شرف الكتابة أن الله ذكرها بعد تمدحه سبحانه بأنه الأكرم، والباء في القلم هي الداخلة على الآلة ؛ أي: علمه الكتابة بواسطة القلم، كالتي في قوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا وَمُومُ بِبَعْضِما ﴾ [البقرة: ٧٣].

وذكر السيوطي كَلَّلَهُ أن سورة العلق في آياتها الأولى مشتملة على نظير ما اشتملت عليه الفاتحة من براعة الاستهلال؛ لكونها أول ما أنزل من القرآن، فإن فيها الأمر بالقراءة والبداءة فيها باسم الله، وفيه الإشارة إلى علم الأحكام، وفيها ما يتعلق بتوحيد الرب وإثبات ذاته وصفاته، من صفة ذات وصفه فعل، وفي هذا الإشارة إلى أصول الدين، وفيها ما يتعلق بالأخبار من قوله: ﴿عَلَمُ الْإِنْسُنُ مَا لَرُ يَعْمُ ﴿ فَيُهُ اللهِ مُعَالًا اللهِ عَنُوان الكتاب يجمع مقاصده بعبارة وجيزة في أوله (١).

## الفوائد والأحكام:

- ١ ـ الأمر بالقراءة، وهي التلاوة.
- ٢ ـ مشروعية الاستعانة بالله بذكر اسمه تعالى عند القراءة.
- ٣ ـ الرد على الجبرية، لقوله: ﴿ أَقُرْأُ ﴾، فهو يدل على أن الإنسان له فعل.
- ٤ ـ أنه ليس أول واجب هو النظر في دلائل الربوبية، كما ذهب اليه المتكلمون؛ إذ لم يؤمر به النبي ﷺ في أول ما نزل عليه، قاله شيخ الإسلام ابن تيمية (٢).

<sup>(</sup>١) الإتقان (٥/ ١٨٣٢) طبع مجمع الملك فهد.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۱/۳۲۸).

- ٥ ـ أن الله خالق كل شيء، لقوله: ﴿ الَّذِي خَلَقَ ۞ ﴾.
  - ٦ ـ إثبات صفة الخلق لله ﷺ .
  - ٧ \_ إثبات الأفعال الاختبارية له 議.
    - ٨ \_ إثبات القدرة.
- ٩ ـ أن من أعظم الدلائل على قدرته تعالى خلق الإنسان.
- ۱۰ ـ إثبات قدرته تعالى على البعث، يؤخذ هذا بالاستدلال بالمبدأ على الإعادة.

قال شيخ الإسلام: «في الآية الأولى إثبات الخالق تعالى، وكذلك في الثانية، وفيها وفي الثانية الدلالة على إمكان النبوة، وعلى نبوة محمد ﷺ (۱)، ووجه ما قاله الشيخ من الدلالة على إمكان النبوة، وعلى نبوة محمد ﷺ، أن القادر على خلق جميع الخلق وعلى خلق الإنسان قادرٌ على جعل الإنسان نبيًا.

11 - أن من أطوار خلق الإنسان: العلقة، وقد جاء ذكر هذا في مواضع من القرآن، وهو أول طورٍ يكون بالانتقال من الطور الأول النطفة.

- ١٢ ـ أن من أسماء الله الأكرم.
- 17 ـ إثبات صفة الكرم، وهو حسن الأوصاف وكمالُها، والإحسان إلى العباد بأنواع النعم.
  - ١٤ ـ أن تعليم القراءة من كرمه تعالى.
  - ١٥ ـ أن علم الكتابة يكون بتعليمه سبحانه.

<sup>(</sup>۱) السابق (۱٦/۲۲).

١٦ ـ أن علم الكتابة من نعم الله.

1۷ ـ أن كل علم يعلمه الإنسان فبتعليمه الله التعليم الشرعي والكوني، فمن الكوني تعليم القلم، ومن الشرعي تعليم القرآن، وقد جمع الله النوعين في قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ إِنَّ عَلَّمَ الْقُرْءَانَ اللَّهُ خَلَقَ الْإِنسَانَ اللَّهُ اللَّلْمُلَّا الللَّاللَّا الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

#### 

لما ذكر الله ما أنعم به على الإنسان من النعم بدءًا مِن خلقه ثم تعليمه، مما يقتضي الشكر؛ إلا أنَّ مِن الإنسان مَن لم يشكر نِعم الله، وهم الأكثر، بل قابلوها بالكفران، ومع الاستغناء بالطغيان، الموجب للخسران والعذاب، فقال سبحانه:

﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَبَطْنَىٰ ۚ إِنَّ أَن رَاهُ اَسْتَغَىٰ ۚ إِنَّ إِلَى رَبِكِ ٱلرُّجْعَىٰ ۚ أَوْرَيْتَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُو

هذه الآيات تضمنت ذكر صنف من الناس، وهو الكافر، أو إنسان معين من الكفرة، وهو أبو جهل، كما جاء في سبب نزول الآيات، وفيها ذم له بالطغيان وكفران النعمة، والنهي عن الصلاة، والصد عن سبيل الله، وبالتكذيب والإعراض، وفيها تهديد وتوبيخ له.

وفيها وصف النبي عَلَيْ بضد ما عليه ذلك الكافر ﴿أَرَمَيْتَ إِن كَانَ عَلَى الْمُدَىٰ اللهِ وَفَيْهَا وَصَفَ النبي عَلَيْ بضد ما عليه ذلك الكافر ﴿أَرَمَيْتَ إِن كَانَ عَلَى الْمُدَىٰ اللهِ وَأَمَرُهُ بالسجود لربه والتقرب إليه ﴿كَلَا لَا نُطِعْهُ وَاسْجُدُ وَاقْتَرِب اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وقوله تعالى: ﴿كُلّا ﴾؛ أي: حقًا ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطْغَيّ ﴿ أَي ؛ أي: لَيتجاوز الحدَّ في الطغيان وفي التكبر على ربه، ﴿أَن زَاهُ اَسْتَغْنَ ﴿ ﴾ ؛ أي: لأجل أن رأى نفسه صار غنيًا بماله وعشيرته، و(الإنسان) في الآية وإن كان المراد به أبا جهل؛ فإنه يعم كلَّ إنسانٍ ملاً الكِبرُ قلبَه، وأبطره الغنى، وعصى ربه، فإن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

ووصفه تعالى لأبي جهل بالطغيان يشبه قوله سبحانه في فرعون: ﴿ أَذْهَبُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طُغَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ عَن النبي عَلَيْهُ عَن أبى جهل أنه فرعون هذه الأمة (٢).

قوله: ﴿إِنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلرُّجْعَىٰ ﴿ أَي: الرجوع والمصير إلى الله وحده، فيجازي كلا بعمله، وفي الآية تهديد لكل طاغ متكبر، و(الرجعي) مصدر كالبُشرى.

﴿ أَرَيْتَ الَّذِى يَنْهَىٰ ﴿ إِنَّ اللَّهِ الخطاب للنبي ﷺ ولكل من يصلح له الخطاب؛ أي: أخبرني أيها السامع عن هذا الطاغي الشقي، ما أجهله

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم (۲۷۹۷).

<sup>(</sup>٢) روى الإمام أحمد في المسند (١/ ٤٠٣)، والبيهقي في السنن الكبرى (٩/ ٦٢)؛ عن ابن مسعود مرفوعًا: «كان هذا [أي أبو جهل] فرعون هذه الأمة».

وأضله! الذي ينهى على سبيل الاستمرار ﴿عَبْدًا إِذَا صَلَىٰ ۗ ﴿ وَهُو النَّبِي ﷺ ، ووصْفُه بالعبودية تشريفٌ له ، ﴿ أَرَهَيْتَ ﴾ أيها السامع ﴿ إِن كَانَ ﴾ العبد المصلي ﴿ عَلَى المُدَىٰ ﴾ ؛ أي: مهتديًا على طريقة مستقيمة ﴿ أَوْ أَمَر النَّاس بالتوحيد وعبادة الله وترك الشرك به ، أيصح أن يُنهى عن ذلك؟! وفي الآية تعجيب وتشنيع على الشقي .

﴿أَرَهَ إِنَّ إِن كُذَبَ وَتُوَلِّقَ ﴿ أَخْبَرْنِي أَيْهَا السامع عن هذا الناهي إن كذب بالرسول وأعرض عن اتباعه ﴿ أَلَّ يَعْمَ بِأَنَّ اللهُ يَرَىٰ ﴿ إِنَّ اللهُ يَرَىٰ ﴿ أَيُ اللهِ على فعله القبيح، فيجازيه عليه، ولا يفلت من عقابه، ففي الآيات تعجيب من حال هذا الطاغي الجاهل، وتبشيع لفعله، مرة بعد مرة، حيث لم يقتصر طغيانه على غروره بماله، بل تمادى به الطغيان حتى صار ينهى مَن يصلي لربه، ويشتد قبح فعله إذ كان ذلك العبد على الحق والهدى، آمرًا بتقوى الله، وقد جمع هذا الطاغي إلى ذلك الفعل القبيح والتكذيبَ بالحق والتوليَ عنه.

وفي قوله ﴿أَلَمْ يَعْلَمُ أِنَّ اللهُ يَرَىٰ ﴿ ثَالَهُ يَرَىٰ أَنَّ اللهُ يَرَىٰ اللهُ تَعْلَمُ اللهُ لَهُ ، ويدعو إليه، كقوله رؤية الله له، وهو يرد الحق وينهى من يؤمن به، ويدعو إليه، كقوله تعالى: ﴿أَيَحْسَبُ أَن لَمْ يَرَهُ أَحَدُ ﴿ آَكُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَكُلُّ وَرَجُرٌ لذلك الطاغي وَلَيْ لَرَ بَنَهِ اللام هي الموطئة للقسم الدال على تأكيد الكلام؛ أي: لئن لم ينته عما هو عليه من الطغيان والكفر ونهي الرسول على ولنسفنا بالناصية في اللام واقعة في جواب القسم؛ أي: لنأخذن بناصيته، ثم نلقيه في النار، كقوله تعالى: (يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِمَهُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنَّوْمِي وَالْأَقْدَامِ فَيَ الرحمٰن]، و(السّفع) هو القبض على الشيء وجذبه بشدة، وقوله: (نسفعنْ) أحره القبض على الشيء وجذبه بشدة، وقوله: (نسفعنْ) أخره نون ساكنة للتوكيد، لكنها جعلت في الرسم القرآني ألفًا على حكم

الوقف؛ لأن نون التوكيد الخفيفة يوقف عليها بإبدالها ألفًا، قال ابن مالك في نون التوكيد الخفيفة:

وأبدِلَنْهَا بعد فَتْحِ أَلِفًا وقْفًا كما تَقُولُ في قِفَن: قِفَا

و(الناصية) هي شعر مقدَّم الرأس، وتطلق على مقدم الرأس بلا قيد شعر، وخصَّ الناصية لزيادة الإهانة والإذلال، ثم وصف ناصيته فقال: ﴿نَاصِيَةِ كَذِبَةٍ ﴾ في قولها، والمراد صاحبُها ﴿خَاطِئَةٍ ﴿ فَي فعلها، يقال: خَطِئ - بوزن عَلِم - خِطْأً فهو خاطئ، وهو مَن يفعل الذنب عن عمد، خلافًا له إذ أخطأ)؛ فإنه الذي يفعله لا عن عمد، واسم الفاعل منه مُخطئ، ومصدره (الخَطَأ) بالتحريك، هذا هو الأكثر في استعمال القرآن.

وقد يستعمل (الخَطَأ) بمعنى الخِطء، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ قَنْلَهُمْ صَانَ خَطَأً كَبِيرًا ﴿ إِنَّ الْأَسُاءِ ] على قراءة ابن ذكوان وأبي جعفر.

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد (۲۳۲۱). ورواه أيضًا ابن جرير في تفسيره (۲۸/۸۶)، وله شاهد من حديث ابن عباس على عند الإمام أحمد (۲۳۲۱)، (۴۰٤٤)، والترمذي (۳۳٤۹). وقال عنه: «هذا حديث حسن صحيح غريب». وصحح إسناده الحاكم (۳۸۰۹).

وعشيرته مستنصرًا بهم، والأمر للتحدي والتحقير، ﴿سَنَدَهُ الزَّبَانِيَةُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ أصلها: (سندعو)، حذفت الواو لالتقاء الساكنين، وهي محذوفة في الرسم؛ أي: سندعو ملائكة العذاب فتلقيه في جهنم، واحدهم: زِبْنيٌّ، بكسر الزاي وسكون الباء، نسبة إلى الزَّبْن، وهو الدفع.

وَكُلُّهُ ردعٌ للطاغي ونفيٌ أن يفعل ما تحدي به، ولا نُطِعْهُ في ترك الصلاة، واثبت على معاصاته، والخطاب للنبي على وأسَجُدُ وأسَجُدُ وأفترَب (ألله تعالى بأنواع وأفترَب (ألله) ؛ أي: دُم على الصلاة واجتهد في التقرب إليه تعالى بأنواع الطاعة، ومنها السجود، فأقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد، كما في الحديث (۱).

فبدئت السورة بالأمر بالقراءة التي هي ذكرُ ركنِ القيام في الصلاة، وختمت بالأمر بالسجود، الذي هو أفضل أحوال الصلاة، والفرق بين الاقتراب ثمرة التقرب.

## ه الفوائد والأحكام:

١ ـ التناسب بين السورتين (التين والعلق) في شأن الإنسان؛ في خلقه ومصيره، فهذا الذي طغى وتولى هو المردود في النار أسفل سافلين.

٢ ـ النهي عن الطغيان، وهو الإفراط في الكفر والظلم، وذم من
 اتصف به، ومنه كفران النعمة، والنهى عن المعروف، كالصلاة.

٣ ـ تهديد من طغى بالرجوع إلى الله بالموت، ثم البعث والجزاء.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٨٢)؛ من حديث أبي هريرة رضي الله عنه الله

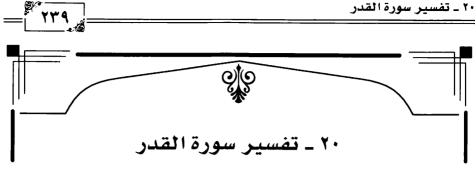
<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم (۵۷۸).



- ٤ \_ إثبات المعاد.
- ٥ ـ أن من أنواع الطغيان الصدُّ عن سبيل الله، ومنه النهي عن الصلاة.
  - ٦ ـ أن الغنى من أسباب الطغيان.
- ٧ ـ التقابل بين حال العبد الكافر الطاغي والعبد المؤمن التقي، وأنهما ضدان ﴿ أَرَبْتُ إِن كَانَ عَلَى ٱلمُدَىٰ وَأَنْ مَنَ اللَّهُ عَدًا إِذَا صَلَّحَ إِنْ أَرَبْتُ إِن كَانَ عَلَى ٱلْمُدَىٰ إِنْ أَمْرَ بِاللَّقَوْئَ ﴿ وَهُمْ مِاللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ
- ٨ أن من الطغيان التكذيب بالحق والإعراض عن قبوله والعمل
   به، مع علم المكذب بأن الله يراه؛ ﴿أَرْمَيْتَ إِن كَذَّبَ وَتَوَلَّقَ شَ أَلَمْ يَعَمَ بِأَنَ الله يَرَىٰ
   يَرَىٰ شَكَ
  - ۹ ـ وصفه تعالى بأنه يرى كل شيء.
- ١٠ تهديد مَن أصرَّ على الطغيان بالأخذ بناصيته، وأخذ ملائكة العنداب به لإلقائه في العنداب، ويُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنَّوْصِي وَالْاَقْدَامِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ
  - ١١ ـ إثبات ملائكة العذاب، وهم الزبانية.
  - ١٢ ـ النهي عن طاعة الكفار، وشواهده في القرآن كثيرة.
- ۱۳ ـ الأمر بالسجود لله، وهو يتضمن الأمر بالصلاة، ففيه شاهد لقوله ﷺ: «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد»(۱).
- ١٤ التناسب بين أول السورة وآخرها، وارتباط ذلك بالصلاة،
   فأولها الأمر بالقراءة، وآخرها الأمر بالسجود.



<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.



سورة القدر، وعدد آياتها خمس، وهي مدنية على الصحيح، كما تشهد لذلك السُّنَّة في الأحاديث الصحيحة، وما فيها من التنويه بليلة القدر، ولم يكن مثل ذلك في مكة.

وقد تضمنت الإخبار عن وقت إنزال القرآن، وهو ليلة القدر، كما دلت الآية في سورة البقرة على الشهر الذي نزل فيه القرآن، وهو شهر رمضان، فدل مجموع الآيتين على أن ليلة القدر في شهر رمضان، كما تضمنت السورة التنويه بليلة القدر، وذلك من وجوه:

- ١ \_ إنزال القرآن فيها.
- ٢ \_ وصفها بذات القدر؛ أي: الشرف.
  - ٣ \_ تفخيمها بالاستفهام.
- ٤ \_ تعظيم شأنها بذكر اسمها الظاهر دون الضمير ثلاث مرات.
  - ٥ \_ تقدير المقادير فيها .
  - ٦ \_ أنها تفضل على ألف شهر.
  - ٧ ـ تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر.
    - ٨ \_ وصفها بأنها سلام.
    - ٩ \_ ومن السُّنَّة أن من قامها غفر له ما تقدم من ذنبه.
- ١٠ \_ اجتهاد النبي ﷺ في تحريها، وترغيبه أصحابه في ذلك، فدل على فضلها الكتاب والسنة.

# الآيات:

﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ الْقَدْرِ ﴿ وَمَا أَدْرَنَكَ مَا لَيَلَةُ الْفَدْرِ ﴾ لَيَلَةُ الْقَدْرِ ﴿ لَيَلَةُ الْقَدْرِ ﴿ فَيَهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴾ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ [القدر].

### 🛞 التفسير:

يقول الله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْرَلْنَهُ ضمير الجمع في ﴿إِنَّا ﴾ يعود إلى الله تعالى، والله تعالى يذكر نفسه بضمير الجمع لدلالتها على التعظيم، كما هنا، وكما في قوله تعالى: ﴿إِنَّا خَنْ مُحِيء وَنُمِيتُ وَإِلَيْنَا ٱلْمُصِيرُ ﴿ إِنَّا خَنْ مُحِيء وَنُمِيتُ وَإِلَيْنَا ٱلْمُصِيرُ ﴿ إِنَّ إِنَّا خَنْ مُحِيء وَنُمِيتُ وَإِلْيَنَا ٱلْمُصِيرُ ﴿ وَقَالَ وَقَالِهُ وَقَد يذكر نفسه سبحانه بصيغة الإفراد لدلالتها على التوحيد، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّنِى أَنَّا ٱللَّهُ لَا إِلَّه إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوةَ لِذِكْرِى ﴿ إِنَّ فَا اللَّهُ لَا إِلَّه إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوةَ لِذِكْرِى ﴿ إِلَّهُ إِلَّا أَنَا اللَّهُ لَا إِلَّه إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوةَ لِذِكْرِى ﴾ [طه].

وأَنزَلْنَهُ الضمير المنصوب يعود إلى القرآن، ولم يتقدم له ذكر للعلم به ولشهرته، وفي لَيَلَةِ اَلْقَدْرِ شَهُ اليه الشرف والفضل، من قولهم: "فلان له قدْرٌ"، فليلة القدر ليلة عظيمة تغفر فيها الخطيئات وتقال العثرات، وفي الصحيحين: "من قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه"(۱).

وقيل: سميت ليلة القدر من التقدير؛ لأن مقادير العام؛ من الأرزاق والآجال وغيرها، تقدر وتكتب في تلك الليلة، كما قال تعالى: ﴿إِنَا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبُرَكَةً إِنَا كُنَا مُنذِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ إِنَا كُنَا مُنذِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ إِنَا كُنَا مُنذِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ إِنَا كُنَا مُنذِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ إِنَا كُنَا مُنذِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٩٠١)، ومسلم (٧٦٠)؛ من حديث أبي هريرة ظلله.

والمعنيان صحيحان، والثاني داخل في الأول، فإن تقدير المقادير فيها لشرفها وفضلها.

ودلَّ قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴿ عَلَى تعظيم القرآن مِن ثلاثة أوجه:

**الأول:** ذكر القرآن بالضمير.

**الثاني**: أن الله اختار لإنزاله أشرف الأوقات.

الثالث: أن الله أسند إنزاله إلى نفسه.

ولما كانت تلك الليلة عظيمة عند الله تعالى قال: ﴿وَمَا أَدْرَكَ مَا لَيْلَةُ اللّهُ تَعَالَى قال: ﴿وَمَا أَدْرَكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في تفسيره (1/10)، والنسائي في السنن الكبرى (1/10)، والحاكم في المستدرك (1/10)، ولم يتعقبه الذهبي، وصححه الضياء في المختارة (1/10).

العبادة في تلك الليلة خيرٌ وأكثرُ ثوابًا وأعظم فضلًا مِن العبادة في ألف شهر ليس فيها ليلة القدر، قال ابن عيينة: «ما كان في القرآن ﴿مَا أَدْرَاكَ ﴾ فقد أعلمه، وما قال: ﴿وما يدريك ﴾ فإنه لم يعلمه (١) قلت: هذه قاعدة أغلبيه.

ثم ذكر تعالى من فضل تلك الليلة فقال: ﴿ نَزَلُ ٱلْمَلَتِكَةُ ﴾؛ أي: تتنزل الملائكة تباعًا ﴿ وَٱلرُّوحُ ﴾ وهو جبريل الله والمعنى أنه ينزل مع الملائكة في ليلة القدر، وخصه بالذكر لشرفه مع أنه داخل في الملائكة، ﴿ بِإِذِنِ رَبِّمٍ ﴾؛ أي: بأمره تعالى لهم بالنزول، فنزولهم طاعة لله، وفي الحديث عن النبي على أن الملائكة تلك الليلة في الأرض أكثر من عدد الحصى (٢).

﴿ مِن كُلِ أَمْرِ ﴾؛ أي: ينزلون بكل أمر قدَّره الله، فمِن بمعنى الباء، ويؤيد هذا قوله تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ إِنَّهُ اللَّهَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

ويجوز أن تكون ﴿مِن على بابها، فيكون الجار والمجرور ﴿مِن كُلِّ أَمْرٍ ﴿ اللهُ متعلِّقًا بما بعده، وهو قوله: ﴿ سَلَامٌ هِي ﴾، والمعنى: هي ليلة خير وأمان وسلام من كل آفة وشر (٣).

<sup>(</sup>۱) نقله عنه البخاري في صحيحه (۷۰۸/۲).

<sup>(</sup>۲) وهو ما أخرجه أبو داود الطيالسي في مسنده (۲۵٤٥)، ومن طريقه الإمام أحمد (۲۰۷۳٤)؛ من حديث أبي هريرة رفظه: "إنها ليلة سابعة ـ أو تاسعة ـ وعشرين، إن الملائكة تلك الليلة في الأرض أكثر من عدد الحصى» وصححه ابن خزيمة (۳/ ۳۳۲)، وقال الهيثمي "مجمع الزوائد» (۳/ ۱۷۲): "رواه أحمد والبزار والطبراني في الأوسط، رجاله ثقات». وحسن إسناده الألباني في السلسلة الصحيحة (۲۲۰۵).

<sup>(</sup>٣) النحويون يقولون: إنَّ المصدر لا يتقدَّم عليه معمولُه. ولهذا يجعلون الجار والمجرور (مَنْ كلِّ أَمْرٍ) متعلِّقًا بمحذوفِ يَدُلُّ عليه المصدرُ (سَلَامٌ)، ولا موجب لهذا، والقرآن حجة عليهم.

وقوله: ﴿ سَلَامُ خبر و ﴿ فِي مَ مبتداً أُخّر للحصر؛ أي: ما هي إلا سلام، فهو إخبار بالمصدر مبالغة؛ للدلالة على الكثرة والكمال، ﴿ حَتَىٰ مَطْلَع الْفَجْرِ ( ) ﴾؛ أي: تمتد تلك الليلة بما فيها من الخير إلى وقت طلوع الفجر.

وقد اختلف أهل العلم في تعيين ليلة القدر تبعًا لاختلاف الأحاديث الواردة في تعيينها، وأصح ما قيل أنها تتنقل في العشر الأواخر مِن رمضان، وهي في الأوتار آكد(١)، والعلم عند الله.

## ه الفوائد والأحكام:

- ١ ـ ذِكْر الله نفسه بضمير الجمع الدال على عظمته.
  - ٢ ـ أن القرآن منزل.
- ٣ ـ أنه منزل في ليلة القدر؛ أي: ابتداء نزوله، وقيل: إنزاله جملة من اللوح المحفوظ.
  - ٤ ـ فضل ليلة القدر من الوجوه المتقدمة.
  - ٥ ـ تقدير مقادير السَّنة، من ليلة القدر إلى مثلها.
- 7 أن ليلة القدر باقية لم ترفع، قاله بعضهم، ووجُهُه: إضافتها للقدر، وهو التقدير لما يكون في السَّنة، والتقدير في كل سنة، لا يختص بالسَّنة التي بدئ فيها إنزال القرآن، ولأن بقاءها مناسب لبقاء القرآن محفوظًا، فتذكر كلما ذكر نزول القرآن، كما يذكر القرآن كلما جاء رمضان الشهر الذي أنزل فيه القرآن، كما يقتضي بقاءها أيضًا ما ذكر

<sup>(</sup>١) ذكر ابن حجر في فتح الباري (٢٦٥/٤) أربعين قولًا في تعيين ليلة القدر، قال في أثنائها: «القول السابع والعشرون: تنتقل في العشر الأخير كله، قاله: أبو قلابة، ونص عليه: مالك، والثوري، وأحمد، وإسحاق. وزعم الماوردي أنه متفق عليه».

في هذه السورة من تعظيم شأنها، والامتنان بها على هذه الأمة.

- ٧ ـ تنزل الملائكة في تلك الليلة، وجبريل عليه معهم.
- ٨ ـ أن الروح اسم لجبريل على ، كما قال تعالى: ﴿نَزَلَ بِهِ ٱلرَّهُ عُلَمَا لَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله الذي نزل الشعراء]، وتخصيصه بالذكر في هذا السياق؛ لأنه الذي نزل بالقرآن.
  - ٩ ـ أن نزول الملائكة بإذن الله؛ أي: بأمره.
- ا أثبات الملائكة، وأنهم قائمون بأنفسهم، ويتصرفون بأمر الله،
   خلافًا لمن يزعم من المتكلمين أنهم أشياء معنوية.
- ۱۱ ـ أن ليلة القدر مباركة، كما في سورة الدخان، ومن بركتها كثرة نزول الملائكة فيها.
- 17 \_ أنها ذات سلام؛ أي: سالمة من الشرور التي تحدث في غيرها.
  - ١٣ ـ أن وقت ليلة القدر من أول الليل إلى طلوع الفجر.
- 18 ـ أن الليل أفضل من النهار، كما استنبطه بعض العلماء من إنزال القرآن في ليلة القدر، وهذا استنباط وجيه، ويؤيده أن الليل أخصُّ بالوظائف والفضائل الدينية كالتهجد والدعاء، وفيه النزول الإلهي، ومن الليالي ليلة القدر.
  - ١٥ ـ أن العمل قد يفضل غيره لفضل الزمان.
  - ١٦ \_ فضل الله على هذه الأمة بتيسير أسباب الأجور.



هذه السورة مدنية، وآياتها ثمان، وقد قرأها الرسول على على أبيِّ بن كعب، وأخبره أن الله أمره بذلك، فقال أبيٌّ: وسمَّاني لك؟ قال: «نعم»، فبكى أبيٌّ غَيْظِيَّهُ أَ

وقد تضمنت الآيات الأربع الأولى الخبر عن الكفار من أهل الكتاب والمشركين بأنهم لم يكونوا منفكين إلا من بعد ما جاءتهم البينة، والبينة هي الرسول ﷺ الذي جاء بالقرآن المكتوب في صحف، وهي الصحف التي في أيدي الملائكة، كما في سورة عبس: ﴿ فِي مُعُفِ مُكُرِّمَةٍ 🕥 مَرَفُوعَةِ مُطَهَّرَةِ ۞ بِأَبْدِى سَفَرَةِ ۞ •

كما تضمنت الخبر عن تفرقهم بعدما جاءتهم البينة، وأنهم لم يؤمروا إلا بعبادة الله وحده، وبإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، وهما أعظم شرائع الإسلام بعد التوحيد، كما تضمنت الآيات الثلاث في آخر السورة ذكر جزاء الكافرين، وهو الخلود في جهنم، وجزاء المؤمنين، وهو الخلود في جنات النعيم، مع بيان منزلة الفريقين.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۸۰۹)، ومسلم (۷۹۹).

### الآيات:

#### التفسير:

قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَكُنِ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ ﴾؛ أي: اليهود والنصارى، و ﴿ مِنْ كَبَانِهِ ، لبيان الذين كفروا ﴿ وَالْمُشْرِكِينَ ﴾ عُبّاد الأوثان، معطوف على أهل الكتاب، ﴿ مُنفَكِينَ ﴾ عن كفرهم؛ أي: مفارقين له ﴿ حَقَّ تَأْنِيَهُمُ الْبَيّنَةُ ﴿ آَي: إلى أن تأتيهم الحجة الواضحة من الله التي يتبين بها الحق من الباطل، ثم بيّن هذه البيّنة، فقال: ﴿ رَسُولُ مِنَ اللهِ ﴾ وهو محمد عليه الصلاة والسلام، وإطلاق البينة عليه كإطلاق النور والسراج عليه عليه الصلاة والسلام، وإطلاق البينة من ربهم، كما قيال تعالى فَرُزُلُ إِلَيْهِمُ وَلَعَلَهُمُ وَاللَّهِ النحل].

ولقد أخبر الله عن أهل الكتاب أنهم كانوا يستفتحون على العرب بمحمد ﷺ قبل أن يبعث؛ أي: يستنصرون به على مشركي العرب، ويتحرون ظهوره لما هو مكتوب عندهم في كتبهم، فيتبعونه بزعمهم،

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَابُ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِدِّ، فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ إِللَّهِ ﴾ [البقرة].

كما أخبر الله عن المشركين أنهم يُقسمون أنْ إذا بُعث فيهم رسول أنْ يتبعوه، قال تعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهَّدَ أَيْكُوبُمْ لَبِن جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَ أَنْ يتبعوه، قال تعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهَّدَ أَيْكُوبُمُ لَبِن جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَ أَهُورًا ﴿ اللّهِ عَلَى الْأُمُمِ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلّا نَفُورًا ﴿ اللّهِ اللّه اللّه الكاب معنى الآية عند أكثر المفسرين؛ أي: لم يكن الكفار من أهل الكتاب والمشركين تاركين لكفرهم حتى يأتيهم رسول.

وقيل: معنى الآية: لم يكن هؤلاء وهؤلاء متروكين حتى يُرسَل السيهم رسول، فهي كقوله تعالى: ﴿أَيْعَسُ الْإِنْسُنُ أَن يُتَرُكَ سُدًى ﴿ اللهِ اللهِ مَا كَانَ اللهُ لِلِذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا القيامة]، لا يؤمر ولا ينهى، وكقوله: ﴿مَا كَانَ اللهُ لِلِذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيزَ الْحَيِبُ مِن الطَّيِّبُ وذلك بإرسال الرسل ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْعَيْبِ وَلَكِنَ اللّهَ يَجْتَى مِن رُسُلِهِ عَن يَشَاأَهُ ﴿ [آل عـمـران: ١٧٩]، ورجح هذا القول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى (١٠).

وسمَّى الله نبيه عَلَيْ (بيِّنة) لكمال أوصافه، كأنَّ ذاتَه نفسُ الحجة، وذلك لما كان عليه مِن الأخلاق الباهرة، ولما أُيِّدَ به من الآيات والمعجزات الظاهرة، مع كونه أُميًّا، لا يقرأ ولا يكتب، عليه الصلاة والسلام.

﴿رَسُولٌ مِنَ اللهِ هذا بدل من ﴿ الْبَيْنَةُ ﴿ ) ، وتنكير (رسول) لتعظيمه، ﴿ يَنْلُوا مُعُفًا مُطَهَّرةً ﴿ ) ؛ أي: يقرأ عن ظهر قلب قرآنًا مكتوبًا في الصحف التي بأيدي الملائكة، والصحف التي بأيدي المؤمنين،

<sup>(</sup>۱) ينظر: مجموع الفتاوى (١٦/٤٩٤).

قال تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّهَا لَذَكِرَةً ﴿ إِنَّهَا لَذَكِرَةً ﴿ إِنَّهَا لَذَكِرَةً ﴿ إِنَّهَ لَكُومُ ﴿ أَي المَّهَرَمُ ﴿ الْمَالِمُ اللَّهِ الْمَاطِلُ مِن بَيْنَ يَدِيهِ وَلا مِن مِنزِهِ مِن الباطل والتحريف، فالقرآن لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد، ﴿ وَنِهَا كُنُبُّ قَيِّمَةً ﴿ آلَ ﴾ الى: في تلك الصحف شرائع مستقيمة وأخبار صادقة، فكتُبُ بمعنى أحكام أو أخبار مكتوبة، وهي ما تتضمنه آيات القرآن.

وما اختلف اليهود والنصارى في القرآن أو في النبي محمد عَلَيْ وصاروا وما اختلف اليهود والنصارى في القرآن أو في النبي محمد عَلَيْ وصاروا شيعًا وأحزابًا إلا من بعد ما جاءهم الرسول عَلَيْ بالحق المبين، فهذا موجبٌ لإيمانهم، ولكنهم اختلفوا، فمنهم من آمن به ومنهم من كفر، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْمِلْ بَغْنَا بَيْنَهُمُ الله ومان الله عمران: ١٩].

وأفرد أهل الكتاب بالذكر لشناعة حالهم؛ فإنهم يعلمون نبوته وصدقه عليه الصلاة والسلام، فجحود العالم أقبح من إنكار الجاهل الغافل، وفي الآية تسلية للنبي ﷺ؛ أي: إن تكذيبهم كان لعنادهم، لا لقصور في الحجة.

﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعَبُدُوا الله و الله وحده ﴿ مُنْصِينَ لَهُ الدِينَ ﴾؛ أي: لا أمروا بما أمروا به إلا ليعبدوا الله وحده ﴿ مُنْصِينَ لَهُ الدِينَ ﴾؛ أي: لا يشركون أحدًا معه في العبادة، ﴿ مُنْفَلَةَ ﴾؛ أي: مائلين عن الباطل إلى الحق، جمع حَنِيف، ﴿ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ ﴾ وهما مِن أعظم أركان الإسلام، ولذا خصهما الله بالذكر، ﴿ وَذَلِكَ ﴾ أي: ما أمر الله به من العبادة والإخلاص وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، وأشير إليها بإشارة البعيد ﴿ ذَلِكَ ﴾ ؛ لعلو شأن هذه الشرائع، ﴿ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴿ اللهِ ﴾ ؛ أي: دينُ الملة ﴿ ذَلِكَ ﴾ ؛ لعلو شأن هذه الشرائع، ﴿ دِينُ الملة

المستقيمة، وهو دين الإسلام، فلأيِّ شيء لا يدخلون فيه؟!

ثم ذكر مآل الفريقين المؤمنين والكافرين في الآخرة، وابتدأ بالكفار؛ لأن الحديث عنهم من أول السورة، فقال سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾؛ أي: بالله ورسوله، ﴿مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنّه كَثَرُواْ ﴾؛ أي: لا يخرجون منها أبدًا، وسُميت النار (جهنم)؛ لأنها ذات تجهم وعبوس، ﴿أُولَيِّكَ هُمْ شَرُ ٱلْبَرِيّةِ ﴿ إِنَ الله برأهم؛ أي: شر الخليقة عند الله لكفرهم، وسُموا (برية)؛ لأن الله برأهم؛ أي: أوجدهم بعد العدم، وأصل (البرية): البريئة، فسُهّلت الهمزة، وهي فعيلة بمعنى مفعولة.

وإنَ الّذِينَ ءَامَنُوا وَعِمُوا الصّلِحَتِ أُولَتِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيّةِ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

أنهارُها في غَيرِ أُخدُودٍ جرتْ سُبحانَ مُمسِكها عَن الفَيَضانِ (٢) ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا آبَداً ﴾ وهذا من تمام السعادة، فهم في نعيم مقيم

<sup>(</sup>١) ينظر: حادي الأرواح (ص: ٩٨).

<sup>(</sup>٢) الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية (ص: ٣٠٨).

وسرور دائم، كما قال تعالى: ﴿ خَلِينِ فِهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِولًا ﴿ آلِكُهُ اللّهُ عَنْهُمْ بطاعتهم له، فقبل أعمالهم، ورضى الله عنهم أعظمُ من دخول الجنة، كما قال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهُ ٱلمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَيَهَا وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّتِ عَدْنَّ جَنَّتِ عَدْنَ مِن تَعَيْهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِينِ فِيهَا وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّتِ عَدْنَ وَرَضُونَ مُن مَلِيبَةً فِ جَنَّتِ عَدْنَ وَمِهَا وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّتِ عَدْنَ وَرَضُونَ مُن مِن تَعْيِها ٱلأَنْهَارُ خَلِينِ فِيهَا وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّتِ عَدْنَ وَرَضُونَ مُن مِن اللّهِ أَكْمَالُ هُو ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ اللهِ المحيح : يقول الله لأهل الجنة: «ألا أعطيكم أفضل من ذلك؟ الصحيح : يقول الله لأهل الجنة: «ألا أعطيكم أفضل من ذلك؟ فيقول: «أُحلُّ عليكم فيقولون: يا ربِّ وأيُّ شيء أفضل من ذلك؟ فيقول: «أُحلُّ عليكم بعده أبدًا» (۱).

وَرَضُواْ عَنْهُ لَما أعطاهم من أنواع الكرامة، وذَلِكَ ؛ أي: المن خاف الله الجزاء الحسن والرضى مِن الله ولِمَنْ خَشِى رَبَّهُ ( ) ؛ أي: لمن خاف الله واتقاه، كما قال تعالى: ووَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْمَوَىٰ ( ) فَإِنَّ الْمُنَةُ هِى النَّفْسَ عَنِ اللَّوف ؛ لأن فإن المَخوف عنه، وذِكْر التأبيد في وعد المؤمنين دون وعيد الكافرين؛ لأن ذلك من تمام التفصيل في الوعد.

# 🎕 الفوائد والأحكام:

١ ـ وصف أهل الكتاب بالكفر.

٢ ـ تسمية الرسول ﷺ بينة، كما سُمي ذِكرًا في قوله: ﴿ فَاتَقُواْ اللّهَ يَتَأُولِ اللّهَ اللّهَ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونَا عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيْ

٣ ـ ضرورة البشَر إلى بعْثِ الرُّسل.

٤ ـ أن القرآن مكتوب في صحف بأيدى الملائكة وعند المؤمنين.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٥١٨)، ومسلم (٢٨٢٩)؛ من حديث أبي سعيد الخدري ﷺ.

٥ ـ أن في القرآن علومًا وشرائع قيمة.

7 - أن أهل الكتاب لم يتفرقوا إلا من بعد ما جاءتهم البينة المبيّنة؛ إما تفرقهم بعد مجيء أنبيائهم بالآيات البينات، وإما تفرقهم بعد بعثة محمد عليه بين مؤمن به وكافر.

٧ ـ أن أعظم ما أمر الله به العباد: التوحيد والصلاة والزكاة، وهي أهم أصول الدين الحق.

٨ ـ وجوب الإخلاص في العبادة، واعتبار النية.

٩ ـ إثبات الجنة والنار، وأن أهلهما فيهما مخلدون.

١٠ ـ بيان أسباب السعادة والشقاوة.

۱۱ ـ منزلة الكافرين ومنزلة المؤمنين بين الخليقة، فالكفار شر البرية، والمؤمنون خير البرية.

١٢ ـ فضل صالح المؤمنين على الملائكة، قاله بعضهم، لقوله: ﴿ أُولَيِّكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْبِرِيَّةِ ﴿ ﴾.

١٣ ـ إثبات عندية العهد والضمان؛ لقوله: ﴿عِندَ رَبِّهُ ﴾.

١٤ ـ إثبات الربوبية الخاصة.

١٥ \_ إثبات صفة الرضا لله.

١٦ ـ فضل خشية الله، وأنها الباعث على طاعة الله ورسوله.





هذه السورة مكية، كما جاء عن ابن عباس وابن مسعود ومجاهد وغيرهم، وقيل: مدنية، والأول أظهر، ويؤيده أن مضمون السورة مما يناسب القرآن المكي، وعدد آياتها ثمان، وقد تضمنت الآيات الخمس الأولى الخبر عن حدث عظيم من حوادث يوم القيامة، وهو زلزلة الأرض واضطرابها بعد قرارها، وتحديثُها بأخبارها بوحى الله إليها، وتضمنت الآيات الثلاث الأخيرة الخبر عن صدور الناس بعد الحشر من أرض الحشر، لبجد كلِّ جزاءَ عمله وإن قلَّ، ثوابًا أو عقابًا.

# الآيات:

 ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلأَرْضُ زِلْزَا لَمَا ﴿ وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْشُ أَنْقَالَهَا ﴿ وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَا لَمَا ﴾ يَوْمَهِلْ نَحُدِثُ أَخْبَارَهَا ۞ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا ۞ يَوْمَهِلْ يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْنَانًا لِيُرُواْ أَعْمَنَكُهُمْ ﴿ فَهَنَ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ۞ وَمَن يَعْسَمَلَ مِثْقَسَالَ ذَرَّةٍ شَسَّرًا يَسَرُهُ ۞ [الزلزلة].

# 🛞 التفسير:

قوله تعالى: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالْهَا ﴿ إِلَّهِ ﴾؛ أي: حُركت تحريكًا عنيفًا، ورُجَّت رجًّا شديدًا متتابعًا، فتحطم كلُّ ما عليها، وصارت بسببه قاعًا صفصفًا، ﴿ زِلْزَالْهَا ﴿ صُلَّا اللَّهُ مصدر مضاف إلى ضمير الأرض لتناسب رءوس الآي، ولإفادة عِظَمه؛ أي: زلزالها الهائل، كما قال تعالى:

وبناء الفعل ﴿ زُلْزِلَتِ ﴾ لما لم يسم فاعله للعلم بالفاعل؛ وهو الله تعالى، ولأن المقصود الإخبار عن الزلزال، وافتتاح السورة بإذا الشرطية مع تعدد جمل الشرط للتشوّف إلى معرفة الجواب بذكر ما سيحدث؛ ليقع موقعه في النفس، ومعلوم أنَّ ﴿ إِذَا ﴾ هنا ظرف لزمان يوم القيامة الممتد من النفخة الأولى إلى دخول دار الجزاء (الجنة والنار)، فهذه الزلزلة تكون عند النفخة الأولى التي بها قيام الساعة ونهاية الحياة الدنيا.

وقوله: ﴿وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَنْقَالَهَا ﴿ أَي ﴾؛ أي: ما في بطنها من الموتى للحساب والجزاء، وهذا يكون عند النفخة الثانية، وهي نفخة البعث.

و(الأثقال) جمع ثِقْل \_ بكسرٍ فسكون \_ وهو الحِمل الثقيل؛ في الأصل.

وقيل: أخرجت كنوزها، وهو قول ضعيف، واستُدِل له بما رواه مسلم عن أبي هريرة ويليه مرفوعًا: «تقيء الأرض أفلاذ كبدها أمثال الأُسطُوان من الذهب والفضة، فيجيء القاتل فيقول: في هذا قتلت، ويجيء القاطع فيقول: في هذا قَطعت رحمي، ويجيء السارق فيقول: في هذا قُطعت يدي، ثم يدَعونه فلا يأخذون منه شيئًا»(١).

ويجاب عن ذلك فيقال: إنَّ جعْل الحديث تفسيرًا للآية ليس بظاهر؛ لأن لفظ الحديث يدل على أن ذلك يكون وقت خروج الدجال، قبل يوم القيامة، بل هو من أشراط الساعة، وسياق الآيات في البعث والحساب الذي كذب به المشركون.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٠١٣)؛ من حديث أبي هريرة ﷺ.

قوله: ﴿وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ ۗ ذكر الأرض مرة أخرى بالاسم دون الضمير؛ لأنه أبلغ في التهويل.

﴿وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَا لَمَا آلَ ﴾ تعجبًا لعظم الدهشة وشدة الهول؛ أي: مالها زلزلت هذه الزلزلة وأخرجت ما في بطنها؟! والإنسان هو الكافر على قول الجمهور، كما يقول ابن عطية.

وقيل: المراد جنس الإنسان، ويؤيد هذا ما سيأتي من جزاء المؤمن والكافر.

وَيُوْمَبِذِ تُحُدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴿ هَا جَوابِ وَإِذَا ﴾ وَوَيُوْمَبِذِ ﴾ بدل مِن وَإِذَا ﴾ لزيادة التقرير والتهويل؛ أي: يومئذ زُلْزلَتْ وأَخْرَجَتْ؛ تُحدِّثُ أخبارها، أي: تحدث الناسَ بأخبارها، ووأخبارها ﴿ إَنْ المقصود ذكرُ تحديثها بالأخبار؛ الخافض، ولم يذكر المفعول هنا؛ لأن المقصود ذكرُ تحديثها بالأخبار؛ إذِ الغرض تهويل اليوم، وأنه مما ينطق فيه الجماد، بقطع النظر عن المحدَّث، وحديث الأرض حقيقيٌّ بلسان المقال، ولا موجب لصرفه عن الظاهر.

وبِأَنَّ رَبَكَ أَوْحَى لَهَا ﴿ الباء سببية؛ أي: تحدِّث بسبب إيحاء الله لها؛ أي: إذنه لها أن تخبر بما عُمل عليها مِن خير أو شر، واللام في لها؛ أي: إذنه لها أن تخبر بما عُمل عليها مِن خير أو شر، واللام في لها؛ أي الفاضل، وإلا فإن الفعل لها ﴿ لَهَا ﴿ وَأَوْحَى رَبُكَ إِلَى الْغَلِ ﴾ [النحل: ٦٨].

﴿ يَوْمَبِ ذِ ﴾؛ أي: يوم يقع ذلك ﴿ يَصَدُرُ ٱلنَّاسُ ﴾؛ أي: يرجعون عن موقف الحساب إلى مأواهم؛ إما الجنة أو النار. و(الصَّدَر) ضد الورود، ﴿ أَشْنَانًا ﴾ جمع شَتّ، أي: متفرقين جماعاتٍ لا يلوي أحد على أحد، ﴿ لِيُرُوا أَعْمَلَهُمْ ﴿ آَ ﴾؛ أي: ليريهم الله جزاء أعمالهم التي عملوها في الدنيا، فيرون الجزاء عيانًا.

وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ فَي أَي: يجد عقوبته؛ إلا أن يعفو الله عن عبده الموحد، وهذه الآية في المؤمن والكافر، والأولى في المؤمن، وإذا كان الحساب على القليل، فما فوقه من باب أولى، وعلى العبد ألا يحقر ذنبًا؛ لأن احتقار الذَّنب ذنب آخر، قال على العائشة: «يا عائشة؛ إياكِ ومُحقَّرات الأعمال؛ فإن لها مِن الله طالبًا»(١).

### ه الفوائد والأحكام:

ا ـ أنه يَحدث للأرض زلزالٌ عظيم يوم القيامة يحصل به للناس هولٌ عظيم، يفسره قوله تعالى: ﴿إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ ذَاتِ حَمْلٍ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في المسند (٢٤٤١٥)، وابن ماجه (٤٢٤٣)، وقال البوصيري: "إسناده صحيح، رجاله ثقات». مصباح الزجاجة (٣٠٦/٣)، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٧٣١). وقوى إسناده محققو المسند.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٣٧١)، ومسلم (٩٨٧)؛ من حديث أبي هريرة ﷺ.

حَمْلُهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَنْرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَنْرَىٰ وَلَكِكَنَّ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

 ٢ ـ أن الأرض تُخرج في ذلك اليوم أثقالها؛ وهم الأموات الذين غُيبوا في بطنوها في آماد الدهور.

٣ ـ الدلالة على قدرة الله ﷺ على التصرف في العوالم وعلى إحياء الموتى، وإنطاق الجماد.

٤ ـ استنكار الإنسان وتعجبه من زلزلتها بعد ما كانت قرارًا.

٥ ـ أن الأرض في ذلك اليوم تُحدِّث أخبارها؛ أي: بما عُمل عليها.

٦ ـ أن ذلك بوحي مِن الله للأرض.

٧ - أن من الوحي ما هو كوني؛ كالمذكور في الآية، ومنه شرعي؛
 كالوحى للأنبياء.

٨ ـ صدور الناس بعد الحشر والحساب إلى ما أُعِد لهم من ثواب وعقاب، فيتفرقون بعد هذا الاجتماع، كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَ بِذِ يَنَفَرُونَ ﴿ وَيَوْمَ اللَّامَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الله

٩ ـ أن مِن عُصاة الموحدين من يدخل النار من غير خلود، كما هو مذهب أهل السُّنَّة والجماعة؛ لقوله: ﴿وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا
 يَرَهُ ﴿ ﴾.

 ١١ ـ أن الجزاء على السيئات شامل لصغيرها وكبيرها إلا أن يغفر الله لمن يشاء؛ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ شَرَّا﴾.

۱۲ ـ أن الذي يوزن هو الأعمال، ويشهد لهذا حديث: «كلمتان خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان» (۱)، وحديث: «ما شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خلق حسن، وإن الله يبغض الفاحش البذيء» (۲).

١٣ ـ الترغيب في الحسنات وإن قلَّت.

١٤ ـ التحذير من السيئات وإن قلَّت.

١٥ ـ كمال علم الرب وعدله وعظيم فضله.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٠٦)، ومسلم (٢٦٩٤)؛ من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٧٩٩)، والترمذي (٢٠٠٢) واللفظ له؛ من حديث أبي الدرداء في ، قال الترمذي: حسن صحيح.





هذه السورة مكية، وقيل: مدنية، وعدد آياتها إحدى عشرة، تضمنت الآيات الخمس الأولى قَسَمًا مِن الله بثلاث صفات من صفات الخيل: (العاديات، الموريات، المغيرات)، ثم ذكر فعلين من أفعال الخيل: ﴿فَأَنْرَنَ بِهِ مَقَعًا ۚ فَوَسَطَنَ بِهِ مَعًا فَ ﴾، واشتملت الآيات الباقية على جواب القسم: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لِرَبِّهِ لَكُنُودٌ فَ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ فَي وَإِنَّهُ لِحُيِّ ٱلْخَيْرُ لَشَدِيدُ فَي الصدور.

### الآبات:

﴿ وَالْعَلَدِيَتِ ضَبْحًا ۞ فَالْمُورِبَتِ قَدْحًا ۞ فَالْمُغِيرَتِ صُبْحًا ۞ فَأَثَرُنَ بِدِ، نَقْعًا ۞ فَاسَطَنَ بِدِ، جَمَّعًا ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لِرَبِدِ، لَكَنُودٌ ۞ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ۞ وَإِنَّهُ لِكَ لَهُ يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ۞ وَحُصِلَ مَا فِي ٱلصُّدُورِ ۞ إِنَّ رَبَّمُ بِهِم يَوْمَهِلْ لَخَدِيدٌ ۞ [العاديات].

## 🛞 التفسير:

قوله تعالى: ﴿وَٱلْعَدِينَتِ ضَبْحًا ﴿ هُ جمع (عادية) صفة للخيل، من العدو، وهو الجري السريع، و(الضَّبْح): هو صوت أنفاسها عند جريها، وهو غير الصهيل والحَمْحَمة، فالله ﴿ لَيُ يقسم بالخيل العادية، وهي تضبَح ضَبْحًا، وله سبحانه أن يقسم بما شاء من مخلوقاته، أما المخلوق فلا يقسم إلا بالله.

وَأَثْرُنَ بِهِ نَقْعًا ﴿ أَي: فحركن الأرض بحوافرهن فأثرن الغبار في مكان الإغارة أو وقتها، فالضمير المجرور ﴿ بِهِ مَ يعود إلى الصّباح، أو إلى المكان المفهوم من الإغارة، وهذا من شأنه أن يبعث الخوف والهيبة في نفوس العدو، ﴿ فَوَسَطْنَ بِهِ مَعًا ﴿ أَي: بالفارس، توسطن ودخلن جمعًا من الأعداء، فصار في قلب المعركة، والعطف بالفاء في الآيات يدل على الترتيب والتعقيب فيما بين هذه الصفات: العدو، والإيراء، والإغارة، والإثارة.

معقود في نواصيها الخير الأجر والمغنم إلى يوم القيامة»(١).

وذهب بعض إلى أن المراد بالعاديات الإبل، والأول هو قول الجمهور من أهل التفسير واللغة، كما يقول أبو حيان (٢).

وجواب القسم قوله: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ﴾؛ أي: جنس الإنسان ﴿لِرَبِهِ لَكَنُودٌ ﴿ إِنَّ الْإِنسَانَ ﴾؛ أي: جاحدها لكَنُودٌ ﴿ أَيُ اللهُ ا

وَالِنَهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴿ أَي: وإن الإنسان على كُنوده لشهيد بلسان الحال، وهذه الشهادة أبلغ؛ لعدم احتمال الكذب في شهادة الحال، والمراد أن أعماله في الدنيا تشهد عليه بكفره، كما قال تعالى في المشركين: ﴿ شَهِدِينَ عَلَى آنفُسِهِم بِأَلْكُفُرْ ﴾ [التوبة: ١٧].

وقيل: إن الضمير في قوله: ﴿وَإِنَّهُۥ عَلَىٰ ذَالِكَ لَشَهِيدٌ ﴿ الله عَلَىٰ الله ؟ أي: وربُّه شاهد عليه.

وفي هذا تفكيك للضمائر، ولذا فالصحيح هو القول الأول، إذْ تعود الضمائر في هذه الآيات إلى الإنسان.

﴿ وَإِنَّهُۥ لِحُبِّ اَلْخَيْرِ ﴾؛ أي: المال ﴿ لَشَدِيدٌ ﴿ اللَّهِ ﴾؛ أي: قويٌّ مبالغٌ في حب المال.

وهذه الآيات الثلاث هي جواب القسم، فيكون الله ﷺ أقسم بثلاثة أشياء على ثلاثة أشياء .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣١١٩)، ومسلم (١٨٧٣)؛ من حديث عروة البارقي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط في التفسير (١٠/٥٢٧).

وأَفَلًا يَعْلَمُ الإنسان وإِذَا بُعْتِرَ ﴾؛ أي: أُشير وأخرج وما في القُبُورِ (أ) من الموتى للجزاء والحساب، وهذا كناية عن البعث والنشور، كما قال تعالى: وولاذا القُبُورُ بُعْيْرَتُ (أ) [الانفطار]، وقوله: ورَحُصِل مَا في الصَّدُورِ (أ) ﴾؛ أي: جُمع وأحصي ما في قلوبهم من خفايا أعمالهم، ورأوه عيانًا بين أيديهم، أفلا يعلم الإنسان ما يكون عليه حاله يومئذ، وما ينزل به من عذاب الله؟! فالاستفهام للإنكار والتهديد.

ومفعول ﴿ يَعْلَمُ ﴾ محذوف دل عليه السياق، وخُص الصدر؛ لأن فيه القلبَ الذي فيه النوايا والخفايا، وهو موضع السريرة، والحساب يوم القيامة يكون على ما في القلوب، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تُبُلَى اَلسَرَآبِرُ ﴿ اللهِ مَن قُوَّةٍ وَلَا نَاصِرٍ ﴿ إِنَّا ﴾ [الطارق].

وقوله: ﴿إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَبِذِ لَخَبِيرٌ ﴿ إِنَّ يَوْمَئِذُ بعثر ما في القبور وحصل ما في الصدور، ﴿لَخَبِيرٌ ﴿ إِنَّ الْمَيْ ببواطنهم وظواهرهم، فلا تخفى عليه خافيه، وسيجازي كلَّا بعمله، وخصَّ علمه بهم في ذلك اليوم؛ لأنه يوم الحساب والجزاء الذي مردُّه إلى العلم، وإلا فإنه تعالى عالم بهم في ذلك اليوم وغيره.

## 🛞 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ القسم من الله بالخيل وصفاتها الفعلية.
  - ٢ \_ فضل الخيل.
- ٣ ـ أن الخيل عدة الجهاد وإرهاب العدو.
  - ٤ ـ اختيار وقت الغارة، وهو الصباح.
    - ٥ ـ كفر الإنسان بربه وبنعمه.
- ٦ \_ شهادة الإنسان على نفسه بلسان حاله.

- ٧ \_ محبة الإنسان للمال.
- ٨ ـ ذم الإنسان لغفلته عن اليوم الآخر.
- ٩ ـ التذكير باليوم الآخر وبما يكون فيه.
  - ١٠ \_ إثبات البعث والجزاء.
- ١١ ـ التذكير بخبرته تعالى في ذلك اليوم بحال عباده.
- ١٢ ـ إثبات علمه تعالى بالجزئيات، والرد على الفلاسفة.
  - ١٣ \_ إثبات الربوبية العامة.





هذه السورة مكية، وعدد آياتها إحدى عشرة، والقارعة اسم من أسماء القيامة، وتضمنت السورة وصفًا لبعض أحوال يوم القيامة وأهوالها، وذِكرَ الفريقين: السعداء والأشقياء؛ مَن يثقل ميزانه ومَن يخف، وعاقبة كلِّ منهما.

# الآيات:

 ﴿ الْقَارِعَةُ ﴿ مَا الْقَارِعَةُ ﴿ وَمَا أَدْرَبنكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلتَّاسُ كَٱلْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴿ وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَٱلْعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَزِيئُهُ ﴿ فَهُو فِي عِيشَكِهِ رَاضِيةٍ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ ﴿ إِنَّ فَأَمُّنُهُ هَا وَيَدُّ ۞ وَمَا أَدْرَبُكَ مَا هِيَهُ ۞ نَارُّ حَامِيكُمُ اللهِ القارعة].

### 🖓 التفسير:

قوله تعالى: ﴿ ٱلْقَارِعَةُ ١٠٠ أَي: القيامة، اسم فاعل مِن القرع، وهو الضرب الشديد، وسميت القيامة بذلك؛ لأنها تقرع القلوب والأسماع، وتُفزعها بأهوالها، كما سماها الله الحاقة والطامة والغاشية، وكثرة أسمائها تدل على عظم شأنها وكثرة أهوالها، وأول ذلك النفخ في الصور، نفخة الفزع، وهذا الفزع يُلم بالخلائق، كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَرْعَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَّآءَ ٱللَّهُ ﴾ [النمل: ٨٧]، ولكنَّ المؤمنين بمنجاة مِن هذا الفزع، كما قال تعالى عقب الآية السابقة: ﴿مَن جَاءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَزَع يَوْمَبِذٍ ءَامِنُونَ ۗ ﴿ النمل].

وفي قراءة ابن كثير وأبي عمرو وابن عامر ويعقوب: ﴿مِنْ فَنَعِ يَوْمَهِذٍ عَامِرُ وَيَعْقُوبُ: ﴿مِنْ فَنَعِ لِكُمْ يَوْمُ إِلَى اللَّهِ عَلَى يُومَئِذُ، وخفض يوم.

وعليه فظاهر الآية دخول المؤمنين في قوله تعالى: ﴿إِلَّا مَن شَكَآءَ النَّمَلُ ٤٠٠ النَّمَاءُ وَالنَّماءُ اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وقوله: ﴿ الْقَارِعَةُ ﴿ مبتداً ، ﴿ مَا الْقَارِعَةُ ﴿ مبتداً ثانٍ وقوله: ﴿ الْقَارِعَةُ ﴿ مبتداً الأول ؛ أي: أيُ شيءٍ هي ، والاستفهام للتعظيم والتهويل والتعجب من حالها ، وتكرار المبتدأ الأول بلفظه مغن عن الضمير الرابط لجملة الخبر بالمبتدأ ، ولا يكون ذلك إلا في مواضع التعظيم .

ومن أهل العلم من يرى أنَّ ﴿ ٱلْقَارِعَةُ ﴿ كَلَمَةُ سَدَّتُ مسدًّ الجملة من حيث المعنى، فهي مبتدأٌ خبرُه فيه، أو خبرٌ مبتدؤه فيه، فهي كلمة مفردة ذات جَرْسٍ بالغ جيء بها للتفخيم، فلا تحتاج إلى ما تُضم إليه، ويؤيد ذلك أنها كتبت في المصحف آية مستقلة، فيقف القارئ عندها؛ ليكون لها دويٌّ في الأسماع.

﴿ وَمَا أَذْرَنكَ مَا ٱلْقَارِعَةُ ﴿ تَهُ تعظيمٌ بعد تعظيم، وتهويلٌ بعد تهويل، وأنها أكبر من أن تحيط العقول بكنهها؛ أي: أيُّ شيء أعلمك ما هي، والخطاب لكل من يصلح للخطاب، فهو لغير معين؛ أي: إنك \_ أيها الإنسان \_ لا تعلم كُنهها، ولا تدرك قدرها، ومهما قدرت فهي أعظم من ذلك، فشأن القارعة بعيدٌ عن متناول العقول.

وفي قوله: ﴿مَا ٱلْقَارِعَةُ ۞ وَمَاۤ أَذْرَىٰكَ مَا ٱلْقَارِعَةُ ۞ إظهار في

مقام الإضمار لزيادة التعظيم والتهويل، والأصل: ما هي، وما أدراك ماهي.

فهنا ستة أمور اشتملت عليها الآيات لتعظيم أمر القيامة: ١ ـ لفظ القارعة، ٢ ـ ذكر هذا اللفظ ثلاث مرات، ٣ ـ الاستفهام في قوله: ﴿مَا الْفَارِعَةُ إِنَّهُ ، ٤ ـ الاستفهام في قوله: ﴿وَمَا أَذْرَبْكُ ﴾، ٥ ـ الاستفهام في قوله: ﴿وَمَا أَذْرَبْكُ ﴾، ٥ ـ الاستفهام في قوله: ﴿وَمَا أَذْرَبْكُ ﴾، ٥ ـ الاستفهام في قوله: ﴿مَا الْفَارِعَةُ إِنَّهُ ﴾، ٦ ـ التقييد بالظرف الذي فيه تلك الأهوال في قوله: ﴿يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَالْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴿ وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَالْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴾ وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَالْفِهِنِ آلْمَنفُوشِ ﴿ فَي كُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴾ .

﴿ يَوْمَ ﴾ منصوب بفعل محذوف؛ أي: تقرع الأسماع ﴿ يَكُونُ الله النَّاسُ ﴾؛ أي: عند البعث من شدة الفزع ﴿ كَالْفَرَاشِ ﴾ جمع فَرَاشة ، وهي الطيور الصغيرة الضعيفة التي تتساقط في النار ﴿ ٱلْمَبْتُونِ ﴾ ؛ أي: المنتشر في كل مكان ، شبّه الله الناس يوم القيامة في كثرتهم وانتشارهم وضعفهم وذلتهم واضطرابهم وإسراعهم إلى الداعي حين يدعوهم إلى المحشر = بالفراش المبثوث المتطاير إلى النار .

وفي آية القمر شبههم الله بالجراد المنتشر، قال تعالى: ﴿خُشَعًا الْمَصْدُوهُمْ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَهُمْ جَرَادٌ مُنتَشِرٌ ﴿ ﴾ [القمر].

قيل: هما صفتان في وقتين مختلفين أحدهما عند الخروج من القبور، يخرجون فزعين لا يهتدون أين يتوجهون، فيجيئون ويذهبون على غير نظام، فهم حينئذ كالفراش المبثوث بعضه في بعض، لا جهة له يقصدها، فإذا سمعوا المنادي قصدوه، فصاروا كالجراد المنتشر؛ لأن الجراد يتوجه دائمًا إلى ناحية مقصودة، نقله ابن عطية (١).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن عطية: (٥١٦/٥).

وجاء وصف حال الناس يوم القيامة في قوله تعالى: ﴿وَتَرَكُنَا بَعْضَهُمْ يَوْمُ لِنَا يَعْضُهُمْ عَلَى القول بأن يَوْمُ لِذِي يَعُونُ وَقُوخٌ فِي الصَّورِ فَجَمَعَا هُمْ جَمْعًا اللهِ [الكهف]، على القول بأن الضمير في ﴿بَعْضَهُمْ يعود إلى جميع الناس.

هذا حال الناس في ذلك اليوم، وأما الجبال فاستمع إلى قوله سبحانه: ﴿وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ﴾ بعد صلابتها وتمكنها في الأرض كَالْعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴿ كَالْعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴿ كَالْعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴾؛ أي: الصوف المتفرق، ووجه الشبه التفرق والخفة واللين، وذكر الجبال مع الناس إشارة إلى عظم القارعة، حيث أثرت في الجبال، فكيف بالناس؟!

قال تعالى: ﴿فَأَمَّا مَن نَقُلَتْ مَوَزِينَهُۥ ﴿ مَا حرف شرط وتفصيل، والفاء للتفريع؛ أي: إذا كان الأمر كذلك من قيام الساعة ووقوع البعث، فإن أعمال العباد توزن، فمنهم مَن يثقل ميزانه، ومنهم مَن يخف، ولهذا قال: ﴿فَأَمَّا مَن تَقُلَتْ مَوَزِينَهُۥ ﴿ اللهِ اللهِ المؤمن ﴿فَهُو فِي عِيشَاتِهِ رَاضِيةٍ ﴿ اللهِ المؤمن ﴿فَهُو فِي عِيشَاتِهِ رَاضِيةٍ ﴿ اللهِ المؤمن ﴿فَهُو فِي عِيشَاتِهِ رَاضِيةٍ ﴿ اللهِ اللهِ المؤمن ﴿فَهُو فِي عِيشَاتِهِ رَاضِيةٍ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ ال

حياة هنيئة مَرضيَّة كاملة؛ أي: في الجنة، وأسند الرضا إلى العيشة إشارةً إلى رضا صاحبها على الوجه الأبلغ، وهذا مجاز عقلي.

﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَتْ مَوْزِينُهُ ﴿ آَ ﴾ أي: خفت موازين حسناته ورجحت موازين سيئاته، وهو الكافر، كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ خَفَّتُ مَوْزِينُهُ وَ فَأُولَتِهِكَ اللَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُم فِي جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴿ آَ اللَّهِ وَمِن وَا، وَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّا لَالَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ و

وقوله سبحانه: ﴿ فَأُمُّهُ هَ اللهِ أَيْ الله الذي يأوي إليه جهنم، كما يأوي الطفل إلى أمه، كما قال تعالى: ﴿ وَمَأْوَنَهُ النّارُ ﴾ [المائدة: ٧٧]، وأصل الهاوية المكان العميق.

ثم عظّم شأن النار، فقال: ﴿وَمَا أَدْرَبْكَ مَا هِيَهُ ﴿ أَيُ ا أَيْ: أَيُّ شَيءٍ أَعلمك ما هي، والهاء للسكت، ثم بينها فقال: ﴿نَارُ عَامِيهُ اللهِ عَامِيهُ اللهِ عَامِيهُ اللهِ عَامِيهُ اللهِ العَرارة.

وهناك قسم ثالث لم يذكر هنا، وهم من تساوت حسناتهم وسيئاتهم، وقد قيل: إنهم أصحاب الأعراف، فإنهم يوقفون إلى ما شاء الله على الأعراف، وهو سور أو حجاب بين الجنة والنار، ثم يصيرون إلى الجنة، لقوله: ﴿ لَمْ يَدَّخُلُوهَا وَهُمْ يَظْمَعُونَ ﴿ الْأَعراف]، ولأن رحمة الله سبقت غضبه.

## 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ \_ أن من أسماء القيامة القارعة.
  - ٢ \_ تهويل الحدث العظيم.
- ٣ \_ أن الناس بعد البعث يموج بعضهم في بعض، كالفراش المبثوث.

- ٤ أن الجبال يوم القيامة تذهب صلابتها، وتصير كالعهن المنفوش.
  - ٥ ـ أن مِن الناس مَن يثقل ميزانه.
  - ٦ ـ أن من ثقل ميزانه يصير إلى الجنة التي فيها العيشة المرضية.
    - ٧ ـ أن من خف ميزانه يؤول إلى النار.
    - ٨ \_ إثبات الميزان، والرد على من أنكره.
      - ٩ \_ وزن أعمال العباد.
      - ١٠ \_ إثبات البعث والجزاء.
        - ١١ \_ إثبات الجنة.
        - ١٢ ـ إثبات النار.
      - ۱۳ ـ شدة حرارة نار جهنم.
      - ١٤ ـ أن من أسماء النار الهاوية.
      - ١٥ ـ أن الشقي يهوي في نار جهنم.
        - ١٦ ـ تعظيم أمر النار.
    - ١٧ ـ إثبات عدل الله وحكمته في جزائه للعاملين.

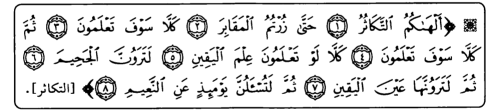




سورة التكاثر مكية في قول أكثر المفسرين، وعدد آياتها ثمان، وقد تضمنت توبيخ المعرضين عن الآخرة وتهديدهم، المؤثرين لعَرض الحياة الدنيا، ثم تأكيد أمر الآخرة، وأنهم سيرونها عيانًا، ويُسألون عمَّا مُتِّعوا به من نعيم الدنيا، وهو الذي ألهاهم التكاثر به.

وبهذا تظهر مناسبتها للسورة قبلها، القارعة، فبعد ذكر القيامة وأهوالها ناسب التحذير من اللهو عنها بالتكاثر.

## الآيات:



#### 🛞 التفسير:

قال تعالى: ﴿ أَلَّهَ نَكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ١ الخطاب لجنس المكلفين ـ ويُستثنى منهم المؤمنون المؤثرون للآخرة على الدنيا ـ أي: شغلكم التفاخر والتباهي بالأموال والأولاد والعشيرة، وصرفكم عن العمل بطاعة الله والاستعداد للآخرة.

و(اللهو) ما يَشْغلُ الإنسان عمَّا يعنيه ويُهِمُّه، ويصرف قلبه، و(التكاثر) تفاعل يكون من اثنين فأكثر، كلُّ يقول لصاحبه: أنا أكثر منك مالًا وأعز نفرًا، كما قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ نَحَنُ أَكَثُرُ أَمُولُلاً وَأَوْلَدُا وَمَا نَحَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ وَهَا نَحَنُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا

وقوله: ﴿ أَلْهَنكُمُ التَّكَاثُرُ ﴿ إِنَّهُ خبر معناه الوعظ والتوبيخ والتعجب من حالهم؛ أي: شغلكم التكاثر مدة حياتكم بما لا ينفعكم عند الله ﴿ حَتَى نُرْدَمُ المَقَابِرَ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللّهُ الللللَّا اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وكانَ النَّاسُ كلُّهم لمعْنِ إلى أنْ زارَ حُفرتَه عِيالا

وذِكر الزيارة في الآية إشارة إلى البعث، فإن الزائر لا بد أن ينصرف، والموتى سيرحلون إما إلى الجنة أو إلى النار، سمع بعض الأعراب ﴿حَتَّى زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ﴿ اللَّهُ فَقَالَ: بُعث القومُ للقيامة وربِّ الكعبة؛ فإن الزائر منصرفٌ لا مقيم.

والتعبير بالماضي في ﴿زُرْتُمُ﴾ لتحقق وقوعه.

وْكُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ كَلَّا): حرف ردع وزجر؛ أي: ارتدعوا وانزجروا عن التكاثر والتشاغل بالدنيا، وسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ مَا اللهو والتكاثر بعد الموت، وهذا إنذارٌ لهم وتهديد، وثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ مَا تهديدٌ بعد تهديد، وهو أبلغ من الأول لمجيء وثُمَّ الدالة على الترقي.

﴿ كُلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ ﴿ كُلَّا ﴾ ؛ ﴿ كُلَّا ﴾ تأكيد للردع المتقدم؛ أي: لو تعلمون الأمر الذي تصيرون إليه من البعث والجزاء علمًا يقينيًّا،

وهو العلم الجازم المطابق للواقع الذي لا شك فيه، وإضافة ﴿عِلْمَ﴾ إلى ﴿ ٱلْيَقِينِ﴾ من إضافة الموصوف إلى الصفة.

وينبغي الوقوف على قوله: ﴿عِلْمَ ٱلْيَقِينِ ﴿ كُلُهُ الْنَ جوابِ ﴿ لَوَ ﴾ الله محذوف، وليس هو ﴿ لَتَرَوُّنَ ﴾ ، بل هذه جملة مستأنفة، وحذف جواب ﴿ لَوَ ﴾ للتهويل ؛ أي: لو تعلمون لعلمتم أمرًا عظيمًا ، والألهاكم ما علمتم عمًّا ألهاكم من التكاثر ، كما قال ﷺ : «لو تعلمون ما أعلم لبكيتم كثيرًا ولضحكتم قليلًا » (١٠) .

وهذه الآية لعموم الناس، كما تقدم، فهي كقوله تعالى: ﴿وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًا ﴿ اللَّهِ ﴾ [مريم].

﴿ ثُمُ لَتُرَوُنُهَا عَيْنَ ٱلْمَقِينِ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْحاصل ترون النار عيانًا، فهي رؤية يقينية لا شك فيها، وعينُ اليقين هو الحاصل برؤية العين، وهو أعلى درجة من علم اليقين، فإن هذا \_ أي علم اليقين \_ يحصل بالسمع بطريق الإخبار، فعين اليقين أعلى منه؛ لأنه رؤية بالعين.

وَثُمَّ لَتُسَّعُلُنَّ يَوْمَهِذٍ ﴾؛ أي: يوم رؤية الجحيم في الآخرة وعَنِ النَّعِيمِ في الآخرة وعَنِ النَّعِيمِ أَنُواعِ النعيم؛ من الصحة والطعام والشراب والأمن وغيرها، وسؤال الكافر للتوبيخ وإقامة الحجة، وسؤال المؤمن لتذكيره بنعم الله عليه، وتقريره بما قصر فيه من الشكر.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٦٢١)، ومسلم (٩٠١)؛ من حديث أنس ﷺ.

روى مسلم عن أبي هريرة على قال: خرج رسول الله على ذات يوم أو ليلة، فإذا هو بأبي بكر وعمر، فقال: «ما أخرجكما من بيوتكما هذه الساعة؟» قالا: الجوع يا رسول الله، قال: «وأنا والذي نفسي بيده لأخرجني الذي أخرجكما، قوموا»، فقاموا معه فأتى رجلًا من الأنصار، فإذا هو ليس في بيته، فلما رأته المرأة قالت: مرحبًا وأهلًا، فقال لها رسول الله على: «أين فلان؟» قالت: ذهب يستعذب لنا من الماء، إذ جاء الأنصاري، فنظر إلى رسول الله على وصاحبيه، ثم قال: الحمد لله! ما أحدٌ اليوم أكرمَ أضيافًا مني، قال: فانطلق، فجاءهم بعِذْقِ فيه بسر وتمر ورطب، فقال: كلوا من هذه، وأخذ المدية، فقال له رسول الله على: «إياك والحلوب»، فذبح لهم، فأكلوا من الشاة ومن ذلك العذق، وشربوا، فلما أن شبعوا ورووا، قال رسول الله على المبير وعمر: «والذي نفسي بيده لتسألن عن هذا النعيم يوم القيامة، أخرجكم من بيوتكم الجوع، ثم لم ترجعوا حتى أصابكم هذا النعيم»(۱).

## ه الفوائد والأحكام:

- ١ ـ ذمُّ اللهو بحظوظ الدنيا عن ذكر الله وذكر الآخرة.
- ٢ ـ ذمُّ التكاثر بالأموال والأولاد وبكل ما لا ينفع في الآخرة.
- ٣ \_ قبح التمادي في اللهو والتكاثر حتى الموت المفضي إلى المقابر.
  - ٤ ـ أن اللبث في القبور يسير، كلبث الزائر.
- ٥ ـ إثبات عذاب القبر؛ لقوله: ﴿كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ كَالَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ كَالَّا بعد قوله: ﴿حَتَّىٰ زُدْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ﴿ إِنَّهُ .
  - ٦ الإشارة إلى البعث من القبور.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۰۳۸).

- ٧ ـ الرد على من يقول عن القبر: إنه المثوى الأخير.
  - ٨ ـ الزجر عن اللهو والتكاثر.
  - ٩ ـ التهديد بكشف غيب الآخرة.
- 1٠ ـ أن اليقين بالآخرة يصرف عن اللهو بمتاع الدنيا، ويورث العمل للآخرة.
  - ١١ ـ أنه لا يكفي مطلق العلم حتى يكون يقينًا.
  - ١٢ ـ أن مَن لم يدع التكاثر ولم يعمل للآخرة فليس بموقن بها.
- ١٣ ـ أن مَن اتقى الله وعمل بطاعته كان من الموقنين بالآخرة، كما قال تعالى: ﴿وَبِأَلْأَخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ ﴿ إِلَهِ البَقرة].
  - ١٤ ـ الوعيد برؤية الجحيم رؤية عيانية.
    - ١٥ ـ أن الجحيم من أسماء النار.
  - ١٦ \_ الوعيد بالسؤال عما يمتع به الإنسان من نعيم الدنيا.
    - ١٧ ـ الحث على شكر نعم الله، والتحذير من كفرانها.
      - ١٨ ـ إثبات الجزاء على الأعمال.
- 19 ـ أن اليقين مراتب: علم اليقين، وعين اليقين ـ وهما مذكوران في السورة ـ وحق اليقين، وهو أعلاها، كما في سورة الواقعة والحاقة: ﴿إِنَّ السورة حَقَّ ٱلْيَقِينِ (أَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ حَقَّ ٱلْيَقِينِ (أَنَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل
- ٢٠ ـ في السورة شاهد لحديث: «لا تزول قدما عبدٍ يوم القيامة حتى يُسأل عن عمره فيما أفناه، وعن علمه فيم فعل، وعن ماله مِن أين اكتسبه وفيم أنفقه، وعن جسمه فيم أبلاه»(١)، وحديث: «والذي نفسي بيده لتُسألنَّ عن هذا النعيم يوم القيامة»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٤١٧)؛ من حديث أبي برزة ﴿ الله عَلَيْهُ، قال الترمذي: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.





هذه السورة مكية، وآياتها ثلاث، وهي ـ مع قلة آياتها ـ متضمنةٌ مِن الإنذار والتحذير والتذكير والتبشير بأمر عظيم، فهي إجمالٌ لكثير من آيات القرآن، ولذا جاء عن الإمام الشافعي كَلْنَهُ قوله: «لو فكر الناس في هذه السورة لكفتهم»(١).

وجاء عن الصحابة وَ أَن الرجلين منهم إذا التقيالم يفترقا حتى يقرأ أحدهما على الآخر: ﴿وَالْعَصْرِ لَ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ لَ اللهِ مُعْمِ يُسلِّم أحدهما على الآخر(٢).

والمناسبة بين هذه السورة وما قبلها أن اللهو بالمال والأولاد من أعظم ما يضيع به عمر الإنسان، ويجلب له الخسران، فحقيق بالحازم أن يؤثر أسباب الربح من الإيمان والعمل الصالح.

## الآيات:

﴿ وَٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ
 وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّرْرِ ۞ ﴿ [العصر].

#### التفسير:

يقول الله تعالى: ﴿وَٱلْعَصْرِ إِنَّ ﴾ ، هذا قسم من الله بالعصر؛ أي:

<sup>(</sup>۱) المجموع للنووي (۱/۱۲) ومفتاح دار السعادة (۱/۲۳۸).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الأوسط (٥١٢٤)، قال عنه الهيثمي في مجمع الزوائد (٣٠٧/١٠): «رواه الطبراني في الأوسط، ورجاله رجال الصحيح، غير ابن عائشة وهو ثقة»، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٦٤٨).

أقسم بالعصر، الذي هو الدهر، وهو الزمان كله، وهو سبحانه يقسم بما شاء من خلقه، وليس للمخلوق أن يقسم إلا بالله، كما تقدم مرارًا، وأقسَم الله بالعصر لما فيه من الأحداث العظيمة والعبر الدالة على قدرة الله الباهرة وحكمته الظاهرة، فما نراه من تعاقب الليل والنهار، وجريان الأقدار، وتتابع الفصول، واختلاف الأحوال؛ من صحة وسقم وغنى وفقر وفرح وحزن وأمن وخوف = كلُّ ذلك داع إلى التفكر في عظمة خالقه، وواسع علمه، وبالغ حكمته ولطف تدبيره، ومُنبِّه إلى استثمار الزمان وعمارته بالطاعات، والتجافي عن الإثم واتباع الشهوات.

وجواب القسم قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ﴾؛ أي: عموم الإنسان، ف (أل) للجنس، فيشمل جميع أنواع الإنسان، كما يدل على ذلك الاستثناء، فإن الاستثناء معيار العموم؛ أي: إنه إذا جاء شيء واستثنى منه شيءٌ، دلَّ ذلك على أن بقية الصور غير المستثناة داخلةٌ في المستثنى منه، فيكون عامًّا إلا في الصورة المستثناة، ﴿لَفِي خُسِرٍ ﴿ إِنَّ ﴾؛ أي: نقص وهَلَكة، والخُسر والخُسران بمعنى واحد، كالكُفر والكُفران، وتنكير ﴿خُسِرٍ ﴾ لتعظيمه، المعنى: أن جميع الناس منغمسون في خسر عظيم في جميع أحوالهم، بإيثار الدنيا واتباع الشهوات وغَمط الحق، وصرف العمر فيما لا يجدي، هذا هو الأصل في كل إنسان، ولهذا أكد الله تعالى الخبر بـ (إنَّ) واللام.

ثم استثنى مِن ذلك أهل الإيمان، فليسوا بخاسرين، وهم قليل بالنسبة إلى غيرهم، قال تعالى: ﴿إِلَّا اللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره، والاستثناء متصل، ﴿وَعَمِلُوا الصّلِحَاتِ فَفَعَلُوا مَا أَمْرِهُمُ الله به، واجتنبوا ما نهى الله عنه، فجمعوا بذلك بين الإيمان والعمل الصالح.

وقدم الله الإيمان على العمل الصالح؛ لأن العمل الصالح مبني على الإيمان، فالإيمان شرط في العمل، كما قال تعالى: ﴿وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّلِحَتِ مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتَهِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظَلَمُونَ نَقِيرًا إِنَّهَا النساء].

وعطف عمل الصالحات على ﴿ اَمنُوا ﴾ من عطف الخاص على العام، لأهميته وتأكيد القيام به، ولا حجة للمرجئة في الآية على إخراج الأعمال عن مسمى الإيمان، فإنهم قالوا: إن العطف يقتضي المغايرة نقول: هذا ممنوع؛ فليس كل عطف يقتضي المغايرة دائمًا، بل المغايرة وعدمها يرجع فيه إلى ما بين المعطوف والمعطوف عليه من النسبة. وقد دل الكتاب والسنة على دخول الأعمال في مسمى الإيمان، كما في حديث شعب الإيمان (١) وغيره، فوجب أن يكون عطف الأعمال على الإيمان من عطف الخاص على العام في هذه السورة وغيرها. وقد حرر هذه المسألة الإمام ابن تيمية في كتاب الإيمان.

وفي الآية الحث على مصاحبة العلماء والصالحين؛ فإنهم يعينون على معرفة الحق، ويدعون إلى العمل به والثبات عليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩) ومسلم (٣٥)؛ من حديث أبي هريرة رهيد.

وعطف التواصي بالصبر على التواصي بالحق - مع أنه داخل فيه - من باب عطف الخاص على العام؛ تنبيهًا لشرف الصبر وفضله، فإن عطفه على الحق يشعر بنوع مغايرة وتميّز، مع أنه مندرج تحته، كعطف جبريل على الملائكة في قوله تعالى: ﴿نَزَلُ ٱلْمُلَتِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا﴾ [القدر: ٤]، كما أن عطف التواصي بالأمرين على العمل الصالح - مع أن العمل الصالح شامل لهما - فيه دليل على أهميتهما.

وتأمل! كيف جاءت الآية بلفظ التواصي دون: (تآمروا) و(تناهوا)؛ لما في لفظ الوصية من معنى العهد، والعناية بالموصَى والموصَى به، فكأنه لعظم شأنه عهدٌ لا يتهاون به.

دلَّت الآيات على أن الناس جميعًا في خسر إلا من اتصفوا بأربعة أشياء: الإيمان، والعمل الصالح، والتواصي بالحق، والتواصي بالصبر، وهذه الأمور الأربعة عليها مدار الفوز والفلاح، فإن الإنسان يكمِّل نفسه بالإيمان والعمل الصالح، ويكمِّل غيره بالنصح والإرشاد، فيكون حينئذ قائمًا بحق الله وحق عباده.

## 🛞 الفوائد والأحكام:

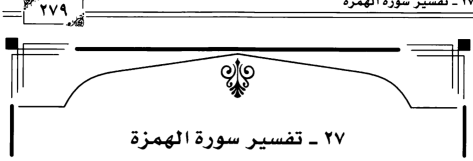
١ - أن الله أقسم بالعصر، وهو الزمان في جملته، كما أقسم
 بأجزاء من الزمان؛ كالليل، والنهار، والضحى، والفجر.

٢ ـ أن الله يقسم بمخلوقاته، كما أقسم بالسماء والأرض والنفس
 والشمس والنجم والقلم.

٣ ـ التنبيه إلى عظم شأن الزمان ـ الذي هو عمر الإنسان ـ في الربح والخسران.

٤ \_ أن كل إنسان خاسر إلا مَن استثنى الله.

- ٥ ـ أن النجاة من الخسر مداره على الأمور الأربعة: الإيمان،
   والعمل الصالح، والتواصى بالحق، والتواصى بالصبر.
  - ٦ ـ ضرورة الإنسان إلى العلم؛ فإنه لا إيمان إلا بعلم.
  - ٧ ـ أن ثمرة العلم والإيمان العملُ الصالح، وهو من الإيمان.
    - ٨ ـ اعتبار العمل في النجاة، ففيها:
      - ٩ \_ الرد على المرجئة الغلاة.
- ١٠ ـ اعتبار الصلاح في العمل، وجِماع الصلاح: الإخلاص لله،
   والمتابعة للرسول ﷺ.
- ١١ ـ أن الناس يتفاوتون في الخسر بحسب ما يفوتهم من أسباب الربح المذكور.
  - ١٢ \_ أن أخسر الناس هم الكافرون.
  - ١٣ ـ أن كل من عصى الله فهو خاسر بقدر معصيته.
- 18 \_ فضل التواصي بالحق، وهو كل ما جاء به الرسول ﷺ من العلوم والشرائع.
- ١٥ ـ فضل التواصي بالصبر بأنواعه الثلاثة: الصبر على طاعة الله،
   والصبر عن معاصى الله، والصبر على أقدار الله.
  - ١٦ ـ أن الصبر عماد كل بر وفضيلة.
- ١٧ ـ اعتبار الرفق واللين في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر،
   كما يدل له لفظ الوصية.
- ۱۸ ـ أن الحق ثقيلٌ على نفس الإنسان، كالصبر، فلذا ندب إلى التواصي بهما.
- ۱۹ ـ أن المؤمن في ربح دائم وإن طال عمره؛ بفعله الحسنات، وبما يكتب له في حال عجزه.



هذه السورة مكية، وهي تسع آيات، وقد افتتحت بتهديد كلِّ هُمَزة لُمزة، وهو الكثير الهمْز واللمْز، وتضمنت السورة ذكر بعض صفاته الذميمة ذمًّا له وتقبيحًا، وأن عاقبته أن يطرح في النار التي تحطِّم كل ما يُلقَى فيها، فهي الحُطَمة، ومن شأن هذه النار أنها تطَّلِع على الأفئدة، وأنها مؤصدة على أهلها، نعوذ بالله من النار.

# 🛞 الآيات:

 ﴿ وَيْلُ لِكُلِ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ لَمُزَةٍ لَكُ اللَّهِ عَلَا وَعَدَدَهُ. ﴿ يَحْسَبُ أَنَ مَالَهُۥ أَخْلَدُهُ ۞ كُلُّ لِنُلْبُذَنَّ فِي ٱلْحُطْمَةِ ۞ وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا ٱلْحُطْمَةُ ۞ نَارُ ٱللَّهِ ٱلْمُوفَدَةُ ۞ ٱلَّتِي تَطَلِعُ عَلَى ٱلْأَفْئِدَةِ ۞ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةٌ ۞ فِي عَمَدٍ مُّمَدُّدَةِم ﴿ الهمزة].

#### 🖓 التفسير:

قوله تعالى: ﴿وَمُلُّهُ؛ أَى: هلاك وعذاب شديد، وهو لفظ يُراد به الذم والتقبيح والوعيد، ﴿ لِكُلِّ هُمَزَةٍ ﴾؛ أي: كثير الطَّعْن والعيب في غيره، وْلُمَزَةِ ١٩ كثير اللمز، قيل: الهمز باليد، واللمز باللسان، وقيل: الهمز في الوجه، واللمز في الغَيبة، وكل هذه الأقوال جاءت عن مفسري السلف، وهي متقاربة المعنى، وترجع إلى أصل واحد، وهو الطعن وإظهار العيب، وإن كان الهمز أشد.

والتاء في الكلمتين للمبالغة في الوصف، كما في قولهم: (راوية) و(علَّامة).

و(فُعَلة) ـ بضم ففتح ـ صيغة مبالغة للفاعل؛ أي: المكثر المتعود للشيء، كما يقال: (لُعنة) و(ضُحَكة) إذا كان يكثر اللعن والضحك، وإذا سُكِّنت العين فهي صيغة مبالغة للمفعول، فيقال: (لُعْنة) و(ضُحْكة)؛ إذا لُعن وضُحك منه.

وقوله: ﴿وَيْلُ لِكُلِ هُمَزَةٍ لَمُزَةٍ لَكُنَ وَان كَان وعيدًا للمكثر المعتاد، فإن لكل من صدر منه ذلك نصيبًا مِن هذا الوعيد.

ثم ذكر صفة الهُمزة اللُمزة، فقال تعالى: ﴿ اللَّهِ عَمْعَ مَالًا وَعَدَدَهُۥ فَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ

قوله: ﴿ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ الْخَلَدُ اللهِ يظن لَفَرْط جهله وغروره أن ماله يجعله خالدًا في الدنيا فلا يموت، وهذا من باب التشبيه؛ أي: إن حاله كحال من يظن أنه لا يموت، وإلا فلا أحد من البشر يظن ذلك في قرارة نفسه.

وقوله تعالى: ﴿كُلَّ ﴾ ردعٌ له وزجرٌ على هذا الحسبان الباطل؛ فإنه سيموت لا محالة، وسيترك أمواله وراء ظهره، ثم ﴿لَيُلْبُذَنَ فِي النار، وسميت النار أَلْظُمَةِ ﴿ اللهِ اللهُ لَيُلقَين مهينًا حقيرًا في النار، وسميت النار

﴿ وَمَا آذرنك مَا ٱلْحُطَمَةُ ﴿ الله الله الله على الحطمة ، استفهام تهويل وتعظيم للنار ، فمهما قُدِّر في العقول مِن شأنها فهي أعظم من ذلك ، ولفظ الحُطمة في مقابل الهمزة ، فالهُمَزة جزاؤه الحُطَمة . والجزاء من جنس العمل .

ثم فسر الاستفهام ترقّبًا في التهويل، فقال تعالى: ﴿نَارُ اللّهِ النّهُوفَدَهُ ۚ اللّهِ المسعّرة التي لا تخمد، فهي تَتَقِدُ أبدًا، وليست كسائر النار التي تتقد تارة وتخمد أخرى، كما قال تعالى: ﴿فَأَنذَنَّكُمْ نَارًا لَنَا لِللّهِ اللّهِ وقال سبحانه: ﴿كُلّمَا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا اللّهِ اللّه إلى نفسه المقدسة؛ تعظيمًا لها، وتخويفًا للعباد منها.

﴿إِنَّهَا﴾؛ أي: تلك النار ﴿عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةٌ ﴿ آي: مطبَقة مغلقة الأبواب، فلا خروج منها، وهذا حبس الأبد، يقال: «أوصدتُ الباب وآصدتُه»، لغتان بمعنى؛ أي: أغلقته.

﴿ فِي عَمَدٍ مُّمَدَّدَةٍ ﴿ إِنَ النارِ في عَمَدٍ ممددةٍ عليهم من كل جانب، فهي محيطة بهم لتيئيسهم من الخلاص.

أو هم في عَمَد؛ أي: موثقون بها، والله أعلم بمراده وبكيفية

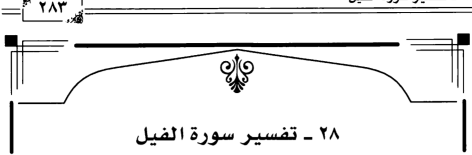
ذلك. فالجملة حالية إما من الضمير المنصوب في قوله: ﴿إِنَّهَا ﴾؛ أي: النار، أو من الضمير المجرور في ﴿عَلَيْهِم﴾.

## 🛞 الفوائد والأحكام:

- ١ \_ تحريم الهمز واللمز.
- ٢ ـ التنفير من الحرص على المال وجمعه وتعديده.
- ٣ ـ أن من الجهل والغرور؛ ظَنَّ الخلود بجمع المال.
  - ٤ ـ أن الشقيَّ يُطرح في النار طرح الحقير.
    - ٥ \_ أن من أسماء النار الحُطَمة.
- ٦ ـ تعظيم أمر النار بإضافتها إلى الله، ففيه شاهد لقوله ﷺ: "إن النار لا يعذب بها إلا الله» (١٠).
  - ٧ ـ أن النار موقدة، ووَقُودها الناس والحجارة.
- ٨ ـ أن النار تطلع على ما في قلوب أهلها من الكفر وسوء
   الاعتقاد، فيمسهم من عذابها بحسب ذلك.
  - ٩ ـ أن النار موصدة على أهلها.
    - ١٠ ـ أن النار ممددة في عَمَد.
  - ١١ ـ أن عذاب النار ـ والعياذ بالله ـ ما وراءه عذاب.
- ۱۲ ـ تيئيس أهل النار من الخروج منها، نعوذ بالله من النار ومن حال أهل النار.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٩٥٤)؛ من حديث أبي هريرة ﷺ.



سورة الفيل مكية، وهي خمس آيات، وقد تضمنت ذكر حادثة الفيل، وما جرى على أصحابه من النكال، وما صدر منهم من الكيد، وقد وقعت حادثة الفيل قرب مكة قبل منى، وذلك سنة مولده على وقد جاءت بذلك أخبار وآثار عن حادثة الفيل، ذكرها المفسرون والمؤرخون بأسانيدهم.

#### الآيات:

﴿ وَأَلَدْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَبِ ٱلْفِيلِ ﴿ أَلَدْ جَعْلَ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلِ ﴾ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَبَرًا أَبَابِيلَ ﴿ تَرْمِيهِم بِحِجَادَةِ مِن سِجِيلٍ ﴿ فَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولٍ ﴿ فَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولٍ ﴿ فَهُ الفيل].

#### 🞕 التفسير:

قال تعالى: ﴿ أَلَهُ تَرَكَفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصَابِ ٱلْفِيلِ ﴿ وَ أَلَهُ تَرَكُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ والاستفهام للتقرير والتعجيب؛ أي: ألم تعلم أيها الرسول بالأخبار المتواترة كيف فعل ربك بأصحاب الفيل. والرؤية قلبية بمعنى العلم، وأطلقت الرؤية هنا على العلم؛ لأن قصة الفيل كانت معروفة عندهم، فكأن المخاطب يراها بعينه.

وهذه القصة من أعجب الحوادث التاريخية وأعظمها في جزيرة

العرب، لما فيها من خوارق العادة، وذلك أن أبرهة حاكم اليمن من قِبَلِ ملك الحبشة بنى كنيسة في صنعاء، وأراد أن يصرف الناس ليحجوا إليها بدل الكعبة، فخرج إليها أحد العرب فلوثها بقدر، فغضب عندئذ أبرهة، وعزم على هدم الكعبة، فتوجه إلى مكة بجيش جرار، ومعه فيل عظيم، وقيل: أفيال، ليرهب بها العرب، ولم يكونوا رأوا الفيل قبل ذلك، فلما بلغ الجيش مكانًا يسمَّى المُغَمَّس من ضواحي مكة، أهلكهم الله شر إهلاك، وأبادهم عن آخرهم بطير صغار من أضعف خلق الله، تحمل عجارة ترميهم بها فتقتلهم؛ لأنهم جاؤوا بأكبر الحيوانات مستنصرين بها.

والأصل أن هذه الطير نوع من الطيور المشاهدة للناس، فلا يصح بعد ذلك أن يقال: إنها طيور خفية، وهي جراثيم مرض الحصبة وميكروباتها، كما قاله بعض المعاصرين، اعتمادًا على ما ذُكر أن مرض الحصبة لم يعرف إلا بعد حادث الفيل، فإنَّ هذا \_ لو صح \_ لا يوجب مخالفة ظاهر القرآن؛ إذْ لا يمتنع أن يكون للحجارة التي رُمي بها أصحاب الفيل آثارٌ نشأ عنها مرض الحصبة.

وهذه القصة وقعت قبيل مولده ﷺ، في العام الذي ولد فيه، ففيها ـ والله أعلم ـ إرهاصٌ بنبوته عليه الصلاة والسلام، وتذكيرٌ لقريش بنعمة الله عليهم أنْ صدَّ عدوهم عنهم، وبيانُ عاقبة المكذبين المعتدين على حرمات الله، ولهذا قال تعالى: ﴿ أَلَمْ نَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْعَبِ الْفِيلِ ﴾؛ أي: إنه فعل عجيب يدعو إلى التفكر والاعتبار.

والاستفهام بـ (كيف) يدل على تهويل الحادثة، وأنها وقعت على كيفية هائلة تدل على عظيم قدرة الله تعالى، وكمال علمه وحكمته، وشدة بطشه.

وأضاف اسم الرب إلى الرسول ﴿رَبُّكَ لَا تأنيسًا للنبي عَيْقَ وتثبيتًا لقلبه.

ثم فصَّل تعالى ما فعل بهم، فقال: ﴿ أَلَمْ بَغَعَلْ كَيْدَهُمْ ﴾ ؛ أي: مكرَهم في هدم الكعبة وانتهاك الحرمة ﴿ فِي تَضْلِلِ اللهِ ﴾ ؛ أي: تضييع وخسار، فخاب سعيهم.

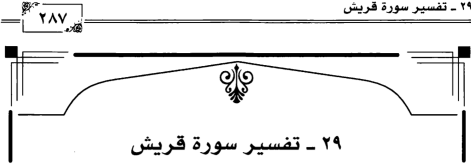
﴿وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا ﴾ جمع طائر؛ مثل: صحْب وصاحب، ﴿أَبَابِيلَ ﴿ اللَّهِ ﴾؛ أي: جماعاتِ هائلةً متتابعة تأتيهم من كل جهة، و(أبابيل) جمعٌ لا واحد له من لفظه؛ على قول الجمهور.

وَفَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولِم العصْف) ورق الزرع، واحدته عَصْفة، سمِّي بذلك لأنه إذا قطع تعصف به الريح إلى كل جهة، والمعنى أن الله جعلهم كزرع أكلته الدواب ثم داسته، فصاروا مفتَّتين هالكين، وهذا التشبيه يكشف حالهم وما لحقهم من المهانة والخسة والتلف.

## 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ ثبوت حادثة الفيل.
- ٢ \_ إهلاك الله لأصحاب الفيل الغُزاة لهدم بيته الحرام.
  - ٣ ـ أن فعل الله بهم عجيب.
  - ٤ ـ إحباط كيدهم وحماية الله لبيته.
  - ٥ ـ إثبات الربوبية الخاصة والعامة لله تعالى.
- - ٧ ـ بيان نوع العذاب الذي نزل بهم.
- ٨ ـ أن كيفية إهلاكهم آيةٌ من آيات الله؛ إذْ كان بإرسال جماعات من الطير تحمل حجارة، فلكل واحد من الغازين طائر وحجر، وليس لهذا نظير في عذاب الأمم المكذبين.
- ٩ ـ أنهم صاروا على إثر ذلك كروث الدواب؛ تَفَتَّتْ أجسامهم،
   فجعلهم الله كعصف مأكول.
- ۱۰ ـ أن من أراد دينه سبحانه وبيته بسوء فسينتقم الله منه، وقد يُستدرجون فيُملَى لهم.





سورة قريش مكية، وهي أربع آيات، وقد تضمنت السورة الامتنان من الله على قريش بما يسر لهم من الرحلتين، وما ينتج عنهما من المكاسب وجلب الحوائج، مما كان قوامًا لمعاشهم، ثم أمْرهم بعبادة ربّ البيت الحرام الذي شرفهم به بين قبائل العرب، وقد جعله الله سببًا لرزقهم وأمنهم، فأطعمهم سبحانه من جوع، وآمنهم من خوف.

ويظهر التناسب بين هذه السورة والتي قبلها \_ سورة الفيل \_ أن سورة الفيل تضمَّنت التذكير بنصر قريش على ذلك العدو الباغي لإذلالهم ولهدم سبب عزهم، فنصَرهم الله بسبب سماويٌّ لم يكن بحولهم ولا قوتهم، ولم يكن لهم طاقة بقتال ذلك العدو، وهذا النصر هو من أعظم إيمان الله لهم من أعظم خوف طرقهم.

### الآيات:

ٱلْبَيْتِ ﴿ ٱلَّذِي ٱلَّهِ عَنَ خُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّنْ خَوْمٍ ﴾ [قريش].

#### 🕸 التفسير:

قوله تعالى: ﴿ لِإِيلَافِ قُرَيْشٍ ١ ﴿ مَعَلَقَ بِقُولُهُ: ﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبُّ هَٰذَا ٱلۡبَيۡتِ (آُلُهُ؛ أي: لإلفِ قريش رحلةَ الشتاء والصيف فليعبدوا رب هذا البيت، وقوله: ﴿ لِإِيلَفِ قُرَيْشٍ ﴿ إِلَّهُ مصدر مضاف إلى فاعله. تقول: أَلِفتُ الشيءَ إِلْفًا وإِلافا، وآلَفْتُه إِيلافا، إذا لزمتَه وأنستَ به، وضد الإيلاف الإيحاش، وقُدم في السورة لعظم المنة به.

وقال بعض أهل التفسير: إن أول هذه السورة متعلق بآخر سورة الفيل قبلها، فيكون الكلام: أهلك الله أصحاب الفيل؛ لأجل إيلاف قريش هاتين الرحلتين.

وهذا بعيد؛ لأن الأصل أن تبقى كل سورة مستقلة بنفسها، كما يدل عليه وجود البسملة بين السورتين.

وقريش قبيلة عربية حجازية من ذرية فِهر بن مالك بن النضر بن كنانة، وفِهْر هو الملقب قُريشا، وكان لهذه القبيلة مكانة في نفوس العرب؛ لأنهم المجاورون للبيت والقائمون عليه، وإليهم ولاية الكعبة وسِدانتها وسِقاية الحاج، وقد شرفهم الله بذلك، وهو أثرُ اصطفاء الله لهم، كما قال ﷺ: "إن الله اصطفى كنانة من ولد إسماعيل، واصطفى قريشًا من كنانة، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم» (۱).

وقوله: ﴿إِدَانِهِم رِحْلَةُ ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ ﴿ اللهِ اللهِ من ﴿ لِإِيلَافِ فَكُورِمُ وَهُو من باب التفصيل بعد الإجمال الذي يراد به تفخيم الأمر لبيان عظم المنة، ولتمكين الكلام في نفس السامع، و ﴿ رِحْلَةَ ﴾ مفعول به للمصدر، والرحلة: السفر من مكان إلى مكان، وكان لقريش رحلتان لغرض التجارة، رحلة في الشتاء إلى اليمن، ورحلة إلى الشام في الصيف، فيجلبون الأطعمة والثياب وكل ما يحتاجون إليه.

وإنها لنعمة عظيمة من الله على قريش أن ألفوا هاتين الرحلتين،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٧٦)؛ من حديث واثلة بن الأسقع ﷺ.

ولا يعرض لهم أحد، ولا يبغي عليهم باغ، في حين أن غيرهم لا يأمن على نفسه إذا سافر، ولا على ماله، ولهذا أمرهم الله بشكر نعمته عليهم، وإخلاص العبادة له وحده، فقال: ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَلْذَا ٱلْبَيْتِ ﴿ فَكُ أَي اللَّهِ بَاللَّهِ وَقَدْ أَضَافَ الله ربوبيته إلى البيت تشريفًا له، والإشارة إليه باسم الإشارة تعيين له وتعظيم، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ الإشارة تعيين له وتعظيم، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ الْأَمْرُ كَذَلْكُ فَلْيعبدوا.

قوله: ﴿ اللَّهِ عَبِر ذي زرع، والاسم الموصول صفة لـ (رب البيت)، ﴿ وَءَامَنَهُم مِنْ خَوْفٍ ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهِ والاسم الموصول صفة لـ (رب البيت)، ﴿ وَءَامَنَهُم مِنْ خَوْفٍ ﴿ اللهِ اللهِ عيش جعلهم مطمئنين سالمين حضرًا وسفرًا، فهم في آمنِ مكان وأرغد عيش مما لم يكن لغيرهم، كما قال سبحانه: ﴿ أَوَلَمْ نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا ءَامِنَا يُجْبَى اللَّهِ مُمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقًا مِن لَدُنًا وَلَكِكنَ أَكْرَبُ لَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مُمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقًا مِن لَدُنًا وَلَكِكنَ أَكْثَرُتِ لَعَلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَرَتُ كُلُونَ اللَّهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَمُونَ اللَّهُ مُونَ الشَّمَرَاتِ لَعَلَمُونَ اللَّهُ مُونَ اللَّهُمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن النَّمَرَاتِ لَعَلَمُونَ اللَّهُ الللللللَّهُ اللَّهُ الللللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللل

# 🛞 الفوائد والأحكام:

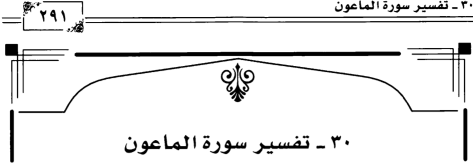
النسب ورفعة الحسب، ثم شرفهم بأن جعلهم أهلَ الحرم، ورعاة بيته النسب ورفعة الحسب، ثم شرفهم بأن جعلهم أهلَ الحرم، ورعاة بيته العتيق، ثم شرفهم ببعثة سيد ولد آدم منهم علي وجعل الخلافة فيهم.

٢ ـ أن مَن اعتاد سببًا مِن أسباب المعاش فإنه يألفه وينشط فيه دون غيره.

- ٣ ـ أن قريشًا كانوا تجارًا، والتجارة أفضل وسائل الكسب.
- ٤ ـ أنه كان لقريش رحلتان؛ رحلة في الشتاء لليمن، ورحلة في الصيف للشام.

- ٥ ـ تيسير أسباب الرحلتين.
  - ٦ ـ وجوب شكر النعمة.
- ٧ ـ أن شكره يكون بعبادته وحده لا شريك له؛ بفعل ما أمر به،
   وترك ما نهى عنه.
  - ٨ ـ أن أعظم الضروريات في حياة الإنسان: الطعام.
    - ٩ ـ أن أعظم الضروريات لهناء العيش: الأمن.
- ان الله هو المطعم لعباده، والمؤمِّن لعباده، وإن جعل لذلك أسبابًا؛ فإنه خالق الأسباب والمسبَّبات، كما قال إبراهيم ﷺ: ﴿وَٱلَّذِى هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﷺ [الشعراء].
- ١١ ـ الندب إلى ذكر نعم الله؛ فإنه أعظم الدواعي لشكرها، كما قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّاسُ اَذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ۚ [فاطر: ٣].
- ١٢ \_ فضل البيت الحرام؛ لإضافة اسم الرب إليه، كما أضافه تعالى إلى نفسه في قوله: ﴿أَن طَهِرا بَيْقِ) [البقرة: ١٢٥].
  - ١٣ ـ إطلاق اسم البيت على الكعبة.
- ١٤ \_ أن هذه السورة مكية؛ لقوله: ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَلْذَا ٱلْبَيْتِ ١٤





هذه السورة الأظهر أنها مدنية، ويُروى ذلك عن ابن عباس، وقيل: مكية، وقيل: الآيات الثلاث الأولى مكية، والأربع الأخيرة مدنىة .

ومنشأ الاختلاف هو مضمون الآيات، ولا ريب أن الآيات الأربع الأخيرة مناسبة لحال المنافقين في المدينة، وأما الآيات الثلاث الأولى فهي مناسبة لحال المشركين المكذبين للبعث بمكة، ومع ذلك فإن مضمونها يليق بالمنافقين؛ فإنهم مكذبون بالبعث في الباطن، ويظلمون اليتيم، ولا يحضون على طعام المسكين.

ولذا يترجح أنها مدنية، فمضمون السورة كلها يصدق على المنافقين، فتضمن أولُها ذكر باطنهم، وآخرها ذكر ظاهرهم، والأمر في هذا يسير، والله أعلم.

## الآيات:

 ﴿ أَرَءَ يْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ وَالدِّينِ ﴿ فَذَلِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْمَيْتِ ﴿ وَلَا يَعُضُ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ يُرَآءُونَ ﴾ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ﴾ [الماعون].

#### التفسير:

قوله سبحانه: ﴿أَرَءَيْتَ ٱلَّذِي يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ﴾ الاستفهام للتعجب

والتعجيب من حال المكذب بالدين، وهو الجزاء، وهذا كقولك: أرأيت فلانًا ماذا ارتكب، والأكثر أن تستعمل هذه الصيغة (أرأيت) في حالة عجيبة.

والرؤية بمعنى المعرفة؛ أي: هل عرفت هذا الذي يكذب بالدين، والخطاب للنبي ﷺ، أو لكل عاقل يصلح للخطاب.

ولما حصل التشوف إلى معرفته بيَّنه بقوله: ﴿فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ الْكِيَهِ اللَّهِ عَن حقه ٱلْكِيمِ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَن حقه بعنف ويظلمه، واليتيم: مَن مات أبوه ولم يبلغ.

وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴿ أَي: ولا يحثُ غيرَه على إطعام المسكين، وإذا كان لا يحث غيره، فمن باب أولى أنه لا يفعل ذلك لشدة بخله وقسوة قلبه، وفي الآية الحث على الرحمة والتواصي بها، وأن ذلك من صفات المؤمنين، كما صرح به قوله تعالى: ﴿ نُدَ كَانَ مِن اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَتَوَاصَوا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوا بِالْمَرْمَةِ ﴿ أَلَيْكُ أَفَعَنُ ٱلمِّيمَاةِ ﴿ أَلَا لَهُمْ إِنَّى أَسْأَلُكُ فعل الخيرات، وترك البلد]، ومن الدعاء المأثور: «اللَّهُمّ إني أسألك فعل الخيرات، وترك المنكرات، وحب المساكين (۱).

قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ أَي: عذاب شديد لهم وهلاك، ﴿ اللَّذِينَ هُمْ عَن صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ أَي: غافلون عنها، فلا يقيمونها أصلًا، أو لا يأتون بها كما أمر الله. وفيه الإشارة إلى أن المكذب بالدين الذي يدُع اليتيم ليس من أهل الصلاة، فلهذا أساؤوا للمخلوق، كما قصروا في حق الخالق جل وعلا.

قال عطاء بن دينار: «الحمد لله الذي قال: ﴿عَن صَلَاتِهُ ولم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (٣٢٣٣)؛ من حديث معاذ بن جبل ﷺ، وقال الترمذي: «حسن صحيح».

يقل: في صلاتهم»، وذلك لأن السهو في الصلاة لا يكاد يخلو عنه مسلم، فليس هو أمرًا اختياريًّا، خلافًا للسهو عن الصلاة؛ فإنه أمر متعمد، نسأل الله السلامة.

﴿ اَلَّذِينَ هُمْ يُرَا يُونَ ﴿ النَّاسِ بِصلاتهم وسائر أعمالهم، فيُظهرون أنهم من أهل الصلاح والتقوى، وهم بضد ذلك، فليس همهم رضا الله عَلَى، وهذه صفة المنافقين، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُنَفِقِينَ يَخْدِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَوةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلا يَذَكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ النساء].

﴿ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ﴿ إِنَّ ﴾؛ أي: يمنعون السائل أقل الأشياء مما يتعاوره الناس فيما بينهم؛ كالكأس والإبرة ونحوهما، ومن باب أولى أنهم يمنعون الزكاة، فهم موصوفون بأشد البخل.

وفي الإخبار عنهم بصيغة المضارع (يكذب، ويدعُ، ويراؤون، ويمنعون) إشارة إلى تجدد ذلك منهم واستمرارهم عليه.

### 🞕 الفوائد والأحكام:

- ۱ ـ تقبيح حال الكافر المكذب بالجزاء، والتعجب والتعجيب من قبح ما صنع.
- ٢ ـ ذم هذا المكذب بالقسوة والظلم للضعيف، وبإعراضه عن الدعوة إلى الإحسان.
- ٣ ـ أن التكذيب بالبعث والجزاء ينشأ عنه فساد العمل؛ لأنه لا يرجو ثوابًا، ولا يخاف عقابًا.
  - ٤ \_ إثبات الجزاء على الأعمال.
- ٥ أن الإيمان بالله واليوم الآخر يبعث على صلاح العمل والرحمة والإحسان رجاء ثواب الله، وترك الظلم خوفًا من عقاب الله.

- ٦ ـ التحذير من ظلم اليتيم والضعيف.
- ٧ ـ أن اليتيم أحق بالرحمة من سائر المساكين.
- ٨ ـ الإرشاد إلى الحض على الإحسان وإطعام المساكين.
  - ٩ ـ أن للمسكين حقًا في مال الغني.
  - ١٠ ـ أن الطعام أهم ضروريات الإنسان.
  - ١١ ـ تهديد المصلين الساهين عن صلاتهم.
- ١٢ ـ ذمهم بالرياء وبمنع الإحسان الذي لا يضرهم ولا ينقصهم.
- ١٣ ـ أن هذه الآيات مدنية؛ لأن ما ذكر من الصفات هي صفات المنافقين، وذكر المنافقين وصفاتهم من خصائص السور المدنية.
- ١٤ ـ أن من صفات المنافقين السهو عن الصلاة، وهو الغفلة عنها
   الناشئة عن عدم الاهتمام.
  - ١٥ ـ الفرق بين السهو عن الصلاة والسهو في الصلاة.
    - ١٦ \_ عظم شأن الصلاة عند الله.
    - ١٧ ـ أن من صفات المنافقين الرياء.
- ۱۸ ـ أن من صفات المنافقين البخل ولو بالشيء اليسير من النفع؛ كعارية الدلو والماعون والفأس، ففيه شاهد لقوله تعالى: ﴿وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ التوبة: ٦٧].
  - ١٩ ـ أن هذه الصفات جمعت التفريط في حق الله وحق عباده.
- ٢٠ ـ أن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة؛ لأن الله ذم الكافر على ظلم اليتيم، وعلى ترك الحض على إطعام المسكين، وأخبر تعالى عن المجرمين إذا سئلوا عن سبب عذابهم أنهم يقولون: ﴿ قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِينَ ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطِّعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴿ المدثر].





سورة الكوثر مدنية، وهي ثلاث آيات، وقد تضمنت كلُّ آيةٍ معنى مستقلًا عن معنى الآية الأخرى، مع التناسب بينها لفظًا ومعنى؛ فتضمنت الآية الأولى الامتنان من الله على عبده ورسوله محمد على بأن أعطاه الكوثر، وتضمنت الآية الثانية أمر الله نبيه بالصلاة له والنحر له، وتضمنت الآية الثالثة تهديدًا من الله لشانئ الرسول على بقطع دابره، وفي كل ذلك تكريم وتشريف من الله لنبيه عليه الصلاة والسلام.

## الآيات:

﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْثَرَ ۞ فَصَلِ لِرَبِكَ وَٱلْحَرْ ۞ إِنَّ شَانِئَكَ مُو ٱلْأَبْتَرُ ۞ (الكوثر).

## 🕸 التفسير:

قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكُ ٱلْكُوْثَرَ ﴿ الْكَوْلُو الْحُطَابِ خَاصَ بِالنبِي عَلَيْ وَ(الكوثر) في اللغة الخير الكثير، على وزن (فَوْعل)، فهي صيغة مبالغة، تدل على أنه خيرٌ بالغ النهاية في الكثرة، والآية بشارةٌ وامتنانٌ مِن الله على نبيه محمد عَلَيْ أي: إنا وهبنا لك \_ أيها الرسول من النعم والأفضال في الدنيا والآخرة شيئًا عظيمًا؛ من النبوة، والقرآن، والإسراء، وسائر المعجزات، ورفعة الذكر، وبقاء اسمك على كل لسان مقرونًا باسم الله في الذكر وغيره، وكثرة أتباعك، وسلامتك مِن

أعدائك، وظهورك عليهم، وكثرة الفتوحات، والمقام المحمود في الآخرة، وهو الشفاعة العظمى، وكذلك النهر في الجنة، والحوض الذي في عرصات القيامة، وأنك أول مَن تُفتح له الجنة، وصاحبُ الوسيلة، وهي الدرجة العالية في الجنة، التي لا تكون إلا لك، إلى غير ذلك من الأعطيات الربانية الكريمة، كما قال سبحانه: ﴿وَكَانَ فَضَلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا اللهِ النساء]، وقال تعالى: ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى اللهِ عَلَيْكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى اللهِ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ رَبُّكُ فَتَرْضَى اللهِ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ رَبُّكُ فَتَرْضَى اللهِ عَلَيْكَ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلْهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلْهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ ال

وتصدير السورة بهذه الآية من حسن الافتتاح، مع ما اشتملت عليه الآية من أنواع التأكيد؛ لأنها تضمنت بشارةً ووعدًا ورضًا مِن الله عن نبيّه على فمن ذلك مجيء ﴿إنّ ، وضمير العظمة ﴿نا الذي تكرر مرتين ؛ مرة في قوله: ﴿إِنّا كَا وَلَا حَرى في قوله: ﴿أَعُطَيْنَاكَ ﴾ ، وكذا صيغة المبالغة ﴿الْكَوْتُرَ ﴾ ، ومجيء الفعل ماضيًا ﴿أَعُطَيْنَاكَ ﴾ لتحقق الوقوع .

<sup>(</sup>۱) مسلم (٤٠٠).

وتفسير النبي عَلَيْ للكوثر بأنه النهر من تفسير اللفظ ببعض ما يدل عليه؛ وهو من التفسير بالمثال، فإن الكوثر يعم النهر وغيره، فإنه ثبت في الآثار عن طائفة من مفسري السلف؛ كابن عباس، وسعيد بن جبير، وغيرهما، تفسير الكوثر بالخير الكثير، ساق هذه الآثار ابن جرير وابن كثير.

وقوله تعالى: ﴿ وَصَلِ لِرَبِّكَ وَانْخَرَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ على الصلاة عماد فرضِها ونفلِها شكرًا لله على ما وهبك من صنوف النّعم، والصلاة عماد الدين، وهي أجل الأعمال، وأحبها إلى الله وَالله وَانْخُرُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ وَانْخُرُ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَانْخُرُ اللهِ اللهِ اللهِ وَانْخُرُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَانْخُرُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ شَانِعَكَ ﴾ مِن الشنآن؛ أي: مبغضك من قومك وغيرهم ﴿هُوَ ٱلْأَبْتَرُ ﴿ اللَّهُ لَا محالة؛ أي: المنقطع عن النَّسل وعن الذِّكر الحسن وعن كل خير، ويكفيه خزيًا خلودُه في النار، أمَّا أنت أيها الرسول فذكرك باق إلى آخر الدهر، واسمك مرفوعٌ على المنابر

والمنائر، جارٍ على كل لسان، وأتباعك الذين يؤمنون بك ويحبونك ويعظمونك ويذكرونك هم أكثر الأمم.

ويذكر المفسرون أسماء جماعة من المشركين كانوا ينالون من النبي عَلَيْ ويصفونه بالأبتر، فنزلت الآية ردًا عليهم، والآية لم تذكرهم بأسمائهم بل بأوصافهم فتعم جميع من ذُكروا وغيرَهم ممن أتى ومن لم يأت ممن اتصف بالشنآن؛ لأن اسم الفاعل (شَانِئ) يفيد الاستمرار، فيشمل الماضى والمستقبل.

وهذه السورة ـ على وجازتها وكونها أقلَّ سور القرآن كلمات ـ تضمنت معاني عظيمة؛ مِن بشارة، ودعوةٍ إلى التوحيد، وإخبار بالغيب، وحماية للجناب النبوي، فأولها بُشرى مِن العزيز الحميد، وأوسطها عبادةٌ وتوحيد، وآخرها نصرٌ للنبي وتهديد للشَّانئ العنيد، ففيها البرهان على أن هذا الكتاب العزيز في أعلى طبقات البلاغة والبيان، فسبحان من أنزله! وبحلية الإيجاز والإعجاز زيَّنه وكمَّله!

# 🎕 الفوائد والأحكام:

١ - ذِكْر الله نفسه بصيغة الجمع الدالة على العظمة وعلى كثرة الأسماء والأوصاف والجنود، مع كمال الطاعة والعبودية.

٢ ـ عِظم شأن هذه العطية؛ فإن الكوثر هو الخير الكثير، وهو شاملٌ
 لكل ما أعطاه الله في الدنيا، وما يعطيه في الآخرة، ومنه نهر الكوثر.

٣ ـ إنعام الله على نبيه بأن أعطاه الكوثر على التفسيرين في المراد
 بالكوثر.

٤ ـ اختصاص النبي عَلَيْتُ بالكوثر تشريفًا وتكريمًا، ولأمته وردٌ على حوضه وشربٌ منه، وماء الحوض مِن الكوثر، وقد استفاضت الأحاديث عن النبي عَلَيْتُ في وصفه، وذكر ورَّاده مِن أُمَّته.

٥ ـ أمر الله نبيَّه ﷺ بشكر هذه النعمة؛ بالصلاة له والنحر له، فهما سبب لما أعطاه، وسبب للمزيد من الإنعام.

٦ - وجوب الإخلاص لله في الصلاة والنحر وغيرِهما من العبادات.

٧ - التناسب بين عبادتي الصلاة والنحر، ولهذا قرن الله بينهما في آيتين من القرآن: في هذه الآية، وفي قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِى وَمُعَيّاكُ وَمُمَاتِ بِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ الْانعام]. فالصلاة أجلُ العبادات المالية والقلبية؛ فإنهما تتضمنان البدنية والقلبية، والنّحر أجلُ العبادات المالية والقلبية؛ فإنهما تتضمنان التواضع لله والبذل والسخاء وتعظيم الله بتحقيق التوحيد، والإقبال عليه، والإعراض عمَّا سواه، وعدم الالتفات إلى زهرة الدنيا التي مُتِّع بها أصناف من الناس.

٨ ـ أن من جزاء النبي على شكر ربه وقيامِه بما أوجب الله عليه = أنْ جعل كلّ مُبغِض للنبي على هو الأبتر؛ أي: الخاسر ومقطوع الدابر مِن جميع الوجوه، في الدنيا والآخرة. ولكلّ مَن أبغض شيئًا مما جاء به النبي على نصيبٌ من هذا الوعيد.

٩ ـ وجوب محبة النبي ﷺ فوق محبة النفس والأهل والولد، كما
 جاء في الحديث الصحيح، ويتبع ذلك محبة ما جاء به عليه الصلاة
 والسلام.

الأكبر؛ لأن البغض عملٌ قلبي، وهو نقيض حب الله ورسوله ﷺ.

11 - أَن مَن فرَّغ نفسه لله ولعبادته كفاه الله ما يخشاه، ويشهد له قبوله تعالى: ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللّهَ يَجْعَل لَهُ مَغْرَكًا ﴿ وَيَرْزُفَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكُّلُ عَلَى ٱللّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ﴿ وَالطلاق]، وقوله: ﴿فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكُّلُ عَلَيْهُ وَمَا رَبُّكَ بِغَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَهُ المُعَلِيمُ المُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال





سورة الكافرون مكية، وهي ستُّ آيات، وقد تضمنت البراءة من دين الكافرين المشركين، ومن معبوداتهم، وإعلانَ التميُّز عنهم بعبادة الله وحده، ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا آشَهَ دُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّهُ ۗ [آل عمران]. وهذه السورة شقيقة ﴿ قُلُ هُو اللَّهُ أَحَدُ ١ ﴿ الإخلاص]، وتسميان سورتي الإخلاص، لما تضمنتاه مِن تقرير التوحيد، والثناء على الله بصفات الكمال، وكان النبي عَلَيْ يقرأ بهما في سُنَّة الفجر(١١)، وفي سُنَّة المغرب<sup>(۲)</sup>، وفي ركعتي الطواف<sup>(۳)</sup>.

## الآيات:

 ﴿ وَلَا يَتَأَيُّهُمَا ٱلْكَنْفِرُونَ ۞ لَا أَعْبُدُ مَا نَصْبُدُونَ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَنْبِدُونَ مَآ أَعَبُدُ ﴾ وَلاَ أَنَا عَابِدٌ مَا عَبَدتُمْ ۞ وَلاَ أَنتُمْ عَكِدُونَ مَا أَعَبُدُ ۞ لَكُون دِينَكُمْ وَلِىَ دِينِ ۞﴾ [الكافرون].

#### 🞕 التفسير:

روى ابن جرير والواحديُّ وغيرهما أن رهطًا من المشركين عرضوا على النبي عَلَيْ أشياء، فممَّا عرضوا عليه أن قالوا: تعبُد آلهتنا سنة:

<sup>(</sup>١) ينظر: مسلم (٧٢٦)؛ عن أبي هريرة ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٢) ينظر: الترمذي (٤٣١)، وابن ماجه (١١٦٦)، عن ابن مسعود ﷺ.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مسلم (١٢١٨)؛ عن جابر ﷺ.

اللات والعُزَّى، ونعبد إلهك سَنَة، فأنزل الله تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا اللهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا اللهِ وَاللَّهُ اللَّهُ السورة.

فالمراد بالكافرين - إذن - قومٌ مخصوصون، بقرينة سبب النزول، واختار ذلك ابن جرير وغيره، قالوا: يؤيده نظمُ السورة؛ لأن قوله تعالى: ﴿لاَ أَعْبُدُ مَا نَعْبُدُونَ ﴿ لاَ يجوز أن يكون خطابًا مع كل الكفرة؛ لأن فيهم مَن يعبد الله تعالى، كاليهود والنصارى، فلا يجوز أن يقال لهم: لا أعبد ما تعبدون، ولا يجوز أن يكون قوله: ﴿وَلاَ أَنتُدُ عَندِدُونَ مَا أَعَبُدُ إِن خطابًا مع عموم الكفار؛ لأن في الكفار مَن آمن بعد ذلك، وصار يعبد الله تعالى.

وذهب آخرون إلى أن الخطاب في السورة لكل كافر، ورجحه شيخ الإسلام ابن تيمية كَيْلَهُ، وقال: «الخطاب للمشركين كلِّهم، مَن مضى ومَن يأتي إلى يوم القيامة»(١)، وقال أيضًا: «وكان يُقرأ بالسورة في المدينة بعد موت أولئك المعينين، وكان [النبي عَيَّهُ] يأمر بقراءتها، ويقول: «هِي براءةٌ مِن الشِّرك»(١)، فلو كانت خطابًا لأولئك المعينين، أو لمن عَلم [الله] منهم أنه يموت كافرًا، لم يخاطَبْ بها مَن لم يَعلم ذلك منه»(٣).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱٦/٥٤٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٤٠٣)؛ من حديث فروة بن نوفل وله أنه أتى رسول الله وقال: يا رسول الله، عَلَمني شيئًا أقولُه إذا أَوَيتُ إلى فِراشي؟ فقال له: «اقرأ: وقُلُ يَتأيّهُا الصَّغِرُونَ ثُهُ ثم نَمْ، فإنها بَراءة من الشرك»، وأخرجه أبو داود (٥٠٥٥) عن فروة عن أبيه، قال الترمذي: «وهو أصح». وحسَّن إسناده الحافظ ابن حجر في تخريج الأذكار (ص: ٢٦٥)، وعبارته: «حديث حسن، أخرجه أبو داود والترمذي والنسائي، وأخرجه ابن حبان في صحيحه، وفي سنده اختلاف كثير على أبي إسحاق السبيعي، فلذا اقتصرت على تحسينه».

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (١٦/ ٥٣٩).

قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا ٱلْكَ فِرُونَ ﴿ أَي: المكذبون الجاحدون؛ أي: قل ـ يا أيها الرسول ـ للكافرين بالله وبرسوله هذا القول العظيم الفصل.

وفي ندائهم بهذا الوصف تحقيرٌ لهم وتوبيخ؛ لأنهم كانوا يسترذلون هذا الوصف، ومع ذلك فقد حفظ الله نبيه ﷺ من كيدهم، وذلك من أعلام النبوة.

﴿ لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴿ إِن إِن إِن إِن إِن الله المستقبل، فإن (لا) تُخْلِص المضارعَ للمستقبل، ونفي عبادة الهتهم في المستقبل يفيد نفي عبادتها في الحال بدلالة فحوى الخطاب، ﴿ مَا تَعْبُدُونَ ﴿ إِن الذي تعبدونه الآن من الآلهة الباطلة.

﴿ وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعَبُدُ ﴿ أَي : ولا أنتم عابدون في الماضي والحاضر والمستقبل الإله الحقّ الذي أعبده، فإنّ ﴿ لا له دخلت على جملة اسمية فأفادت ثبوتَ النفيّ وشمولَه لجميع الأوقات.

ويصح أن يعبر عن الله بـ (ما)، ومنه قوله تعالى: ﴿وَالسَّمَآءِ وَمَا بَنَهَا ﴿قَالَهُ مِا عَنه سَبَحَانُهُ بِـ (مَن).

قوله: ﴿ وَلا آنا عَالِدٌ مَا عَبَدَتُمْ ﴿ إِنَهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ مَا عَبَدَتُمُ ﴿ اللهِ اللهِ على اللهُ اللهِ على الهِ على اللهِ على اللهِ على اللهِ على اللهِ ع

﴿ وَلَا أَنتُمْ عَكِدُونَ مَا أَعَبُدُ ﴿ هَا هَذه الآية تأكيد لنظيرتها السابقة، والتأكيد بتكرار الكلمة معروف في أساليبهم، وهو في القرآن كثير، قال تعالى: ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ لَيْ اللَّهُ مُ كُلًّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ السَّكَالُمُ اللَّهُ مُ كُلًّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ السَّكَالُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

التأكيد هنا الدلالة على إصرارهم على الشرك، واستمرارهم عليه، وتحقيقُ الخبر بموتهم على الكفر، وأنهم لا يسلمون أبدا، وهذا على قول مَن قال إنَّ الخطاب في الآية لقوم مخصوصين من الكفار.

ويصح أن تكون ﴿مَا ﴾ في قوله: ﴿مَا تَعْبُدُونَ ﴿ وَقُولُه: ﴿مَا تَعْبُدُونَ ﴿ وَقُولُه: ﴿مَا عَبَدَتُمْ ﴿ الْمَعْنَى الْمَعْنَى الْمَعْنَى اللَّهِ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ عَبَادَتِي الْحَقَّ ؛ أي: فلا معبودنا واحد، ولا عبادتنا واحدة، فلا تكرار حينئذ.

وقوله تعالى: ﴿لَكُرُ دِينَكُرُ ﴾ الذي هو الشرك، ولا أوافقكم عليه ﴿وَلِى دِينِ إِنْ ﴾ وهو الإسلام، فلا أحيد عنه، وأصلها: ديني، حذفت الياء تخفيفًا مِن أجل الفاصلة.

# 🛞 الفوائد والأحكام:

زمن.

- ١ ـ عموم رسالة محمد ﷺ؛ لأنه أُمر بخطاب جميع الكافرين.
  - ٢ ـ التباين بين دين الرسول ﷺ ودين الكافرين.
- ٣ ـ أن دين الرسول ﷺ \_ وهو دين الرسل كُلِّهم \_ يقوم على عبادة الله وحده لا شريك له.
  - ٤ ـ أن دين المشركين يقوم على عبادة غير الله.
  - ٥ ـ براءة الرسول على معبودات المشركين، ومن عبادتها:
- \* ١ ـ أن هذه البراءة عامة من جميع المشركين، ومطلقة في كل

= TO TO

\* ٢ ـ براءة المشركين من الله ومن عبادته؛ ﴿ أَنتُم بَرِيَتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنتُم بَرِيَتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنا بَرِيَّ \* مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ إِلَى اللهِ وَمِن عبادته؛ ﴿ أَنتُم بَرِيَّتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَ اللهِ اللهِ وَمِن عبادته؛ ﴿ أَنتُم بَرِيَّتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَاللهِ اللهِ وَمِن عبادته؛ ﴿ أَنتُم بَرِيَّتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَاللهِ اللهِ وَمِن عبادته؛ ﴿ أَنتُم بَرِيَّتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَاللهِ وَمِن عبادته؛ ﴿ أَنتُهُ عَمَلُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَاللهِ وَمِن عبادته إلى الله ومن عبادته الله ومن عبادله الله ومن عبادله الله ومن عبادته الله ومن عبادله الله الله اله ومن عبادله الله الله ومن عبادله الله الله الله الله الله ومن عب

\* ٣ ـ بطلان ما يدعيه المشركون ويظهرونه من عبادة الله، فليسوا عابدين لله، وإن زعموا ذلك.

\* ٤ ـ التباين بين دين الموحد ودين المشرك في المعبود والعبادة.

\* ٥ ـ استثارة الكفار بالبراءة منهم ومعاداتِهم والصبرِ على أذاهم، واستثارتُهم للتفكير في حالهم، وبعثُ هممهم لقبول ما دُعوا إليه. ففي السورة:

٦ ـ دعوة الكفار إلى الإيمان بالرسول ﷺ، والاستجابة لما دُعوا
 إليه من التوحيد، وترك الشرك الموجب للبراءة منهم وعداوتهم وبغضِهم.

٧ ـ فضل هذه السورة لما اشتملت عليه من أصل الدين، وهو توحيد العبادة.

٨ ـ أن ما عليه الكفار من اعتقادات وأعمال تعبدية يسمى دينًا، وشواهد هذا كثيرة؛ ﴿أَفَغَيْرُ دِينِ ٱللّهِ يَبْغُونَ﴾ [آل عمران: ٨٥]، ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرٌ ٱلْإِسْلَكِم دِينَا﴾ [آل عمران: ٨٥].

٩ \_ الإجمال بعد التفصيل في هذه البراءة.

وبعد ما تيسر من هذه الفوائد، نذكر لك فوائد سبق تحريرها، وهي مختصة بفوائد تصدير بعض السور وكثير من الآيات بـ وَقُلَ ، وأصلها منتقًى من كلام الفخر الرازي في تفسيره لهذه السورة مع التلخيص والتحرير، وإليك هذه الفوائد:

١٠ \_ أن الله يتكلم.

١١ ـ أن الله يأمر.

- ١٢ ـ أن الرسول ﷺ مأمور.
- ١٣ \_ أن هذا القرآن كلام الله.
- ١٤ ـ أن الرسول مبلّغ؛ وفي ذلك إعلام المخاطبين بأنه لم يأت بهذا
   الكلام ابتداءً من عنده، بل هو مبلغ لكلام مرسِله، وهم مقرّون بربوبيته.
  - ١٥ ـ وجوب التبليغ.
  - ١٦ ـ أهمية مضمون الجملة.
  - ١٧ ـ التنبيه لما سيأتي بعد.
  - ١٨ ـ تشريف المأمور بتوجيه الخطاب له.
- ١٩ ـ الرد على الجبرية، فإن العبد لو كان مجبرًا لما توجه إليه الأمر.
- ٢٠ ـ تثنية هذا الأمر في القرآن فيه تأكيد أن من جاء به رسول،
   وأن كل ما يتلوه هو كلام مرسله.
- ٢١ ـ تلقين الرسول ﷺ الرد على المشركين في قولهم: نعبد إلهك سُنَّة، وتعبد إلهنا سُنَّة.
- ٢٢ ـ الدلالة على إعراض الله عنهم وترك خطابهم، وإحالة ذلك إلى الرسول ﷺ، وإن كان ذلك غير مطرد.
- ٢٣ ـ أن ما بعد ﴿قُلْ﴾ قد لا يناسب أن يتكلم الله به ابتداءً، كما في هذه السورة.
- ٢٤ ـ تكليفه ﷺ بمواجهة المكذبين له من قومه وغيرهم بنعتهم بالكفر بشركهم وتكذيبهم، وهذه المواجهة من الصدع بما أُمر به ﷺ.
- ٢٥ ـ أن نعت النبي ﷺ لهم بالكفر مع قرابته القربي، من الحوافز على مراجعة أمرهم.

٢٦ ـ تكليفه ﷺ البراءة من المشركين؛ من عباداتهم ومعبوداتهم.

٢٧ ـ أن ما أُمر به من القول كبيرٌ على الكافرين المشركين، وقرة عين المؤمنين الموحدين؛ ﴿ كُبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدَعُوهُمْ إِلَيْتُ اللَّهُ يَجْتَبِيَ
 إلَيْهِ الشورى: ١٣]، ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَينُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الرعد: ٢٨].

7۸ ـ أن البراءة في هذه السورة تتضمن تنزيه الله عن الشركاء، وتسفيه المشركين، وتدل على حكمة الرسول على ورجاحة عقله بهداية ربه؛ فتسوية المخلوق بالخالق فيما هو من حقه تعالى غاية السفه.

٢٩ ـ أَمْرُ الله نبيَّه برفض ما طلبه المشركون مِن الصلح مع النبي ﷺ بأن يعبدوا إلهه سنة، ويعبدوا آلهتهم سنة، وبأن يعلن أن ذلك ممتنع؛ لأن الإله واحد، فلا يجوز الصلح على أنه متعدد.





هذه السورة مدنية بالاتفاق، وإن قيل: إنها نزلت بمكة؛ فإن المدني \_ على الصحيح \_ ما نزل بعد الهجرة، ولو كان نزوله بمكة.

٣٣ ـ تفسير سورة النصر

وهي ثلاث آيات، تضمنت الآيتان الأُوليان البشارة بالنصر والفتح، وتضمنت الآية الثالثة الأمر بالتسبيح والاستغفار، وثناءه تعالى على نفسه بأنه تواب.

# 🛞 الآيات:

﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفُواَجًا ﴿ إِذَا جَانَ نَوَابًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ نَوَابًا ﴿ فَا لَيْهِ أَفُواجًا ﴿ وَالنَّصِ اللَّهِ النَّهُ النَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

### 🛞 تفسير الآيات:

الخطاب في هذه السورة للنبي ﷺ، فقوله: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ اللّهِ اللهِ الله لك وللمؤمنين؛ أي: إعانته لكم، وأَلْفَتْحُ اللهِ أي: إذا جاء نصر الله لك وللمؤمنين؛ أي: إعانته لكم، وإظهاركم على الكافرين من قريش وغيرهم، و﴿نَصَّرُ اللّهِ مصدر مضاف إلى فاعله، والتعبير بـ ﴿إِذَا ﴿ (الذي هو ظرف لما يُستقبل من الزمان) يفيد تحقق هذا المجيء.

والنصر معلوم أنه لا يكون إلا من الله، كما قال تعالى: ﴿وَمَا النَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٢٦]، وأضافه إلى نفسه المقدسة

للدلالة على أنه نصرٌ عظيم يهزم به العدو أشنع هزيمة، ولذا وصفه بالعزة في قوله تعالى: ﴿وَيَضُرَكَ اللَّهُ نَصْرًا عَزِيزًا ﴿ الفتح].

وَالْفَتْحُ شَى النصر النبي عَلَيْ مكة في عشرة الذي وقع في رمضان من السّنة الثامنة، إذْ دخل النبي عَلَيْ مكة في عشرة الاف مقاتل فاتحًا خاشعًا شاكرًا، يقرأ سورة الفتح ويُرجِّع في قراءتها، وهو على راحلته (۱) فأظهره الله على قريش، وحكَّمه فيهم، وهم لا يشكون في استئصاله شأفتهم وإبادة خضرائهم؛ إذْ لقي منهم ما لقي من الشدائد، ولكنه عليه الصلاة والسلام بعد النصر والفتح المبين قال لهم وهو على باب الكعبة، وهم بين يديه ينتظرون حكمه فيهم: «ماذا ترون أني صانع بكم؟» فقالوا: وهم بين يديه ينتظرون حكمه فيهم: «ماذا ترون أني صانع بكم؟» فقالوا: أخّ كريم، وابنُ أخ كريم، فما زاد على أن عفا عنهم وصفح، وقال: «أقول لكم كَمَا قَالَ أَخِي يوسف: ﴿لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْبُوّمُ لِيوسف: ١٩٥٠)، اذهبوا؛ فأنتم الطلقاء» (١).

فهذا الفتح هو الفتح الأعظم الذي أعز الله به المؤمنين، وأذل به الكافرين، وطهّر الله به بيته من الرجس والأصنام، ولهذا سماه الله فتحًا مبينًا في قوله: ﴿إِنَّا فَتَحَا لَكَ فَتَحًا مُبِينًا ﴿ الفتح]، وهذه السورة (سورة النصر) نزلت قبل فتح مكة على الصحيح، ولقد وقع ذلك كله كما أخبر الله به، فكان ذلك مصداقًا لنبوة محمد على المسبّب على السبب؛ لأن القرآن. وعطف الفتح على النصر من عطف المسبّب على السبب؛ لأن النصر سبب للفتح.

قوله: ﴿وَرَأَيْتَ ﴾ أيها الرسول، والرؤية قلبية بمعنى علمتَ،

<sup>(</sup>١) ينظر: البخاري (٧٥٤٠)، عن عبد الله بن مغفل ﴿ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ الله

 <sup>(</sup>۲) ينظر: المعجم الكبير للطبراني (۱۰۵۲)، سيرة ابن هشام (۱۸/۶)، الأموال لأبي عبيد (ص: ۱٤٣).

ويحتمل أنها بصرية ﴿وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ ؛ أي: الإسلام، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللّهِ ٱلْإِسْلَامُ وَآل عمران: ١٩]، ﴿أَفُواَجُا إِنَّ جمع فَوْج؛ أي: جماعات كثيرة، فيسلمون من غير قتال، وهذا كناية عن انتشار الإسلام، وذهاب أمر الجاهلية، وانتهاء سلطان قريش وأتباعها، ولهذا قال أبو سفيان يومئذ: يا رسول الله، أبيحت خضراء قريش، لا قريش بعد اليوم! (١).

ثم إن القبائل بعد فتح مكة جعلت تتوافد نحو المدينة داخلة في الإسلام زُمَرًا رُمَرًا، من عرب الحجاز ونجد واليمن وشرقي جزيرة العرب، حتى سمي ذلك العام وهو التاسع من الهجرة عام الوفود، وكانوا قبل ذلك يسلمون أفرادًا؛ واحدًا بعد واحد، روى البخاري في صحيحه عن عمرو بن سلِمة وَلَيْهُ قال: كانت العرب تَلوَّمُ (أي: تنتظر) بإسلامهم الفتح، فيقولون: اتركوه وقومه، فإنه إنْ ظهر عليهم فهو نبيً صادق، فلما كانت وقعة الفتح، بادر كل قوم بإسلامهم (٢).

وقوله: ﴿ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفُواَجًا ﴿ ﴾؛ جملة: ﴿ يَدُخُلُونَ ﴾ حاليةٌ ؛ إن كانت (رأى) علمية، و ﴿ أَفُواَجًا ﴿ ) حال من الواو في ﴿ يَدُخُلُونَ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿فَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾ الفاء رابطة؛ لأنها واقعة في جوابِ (إذا) المتضمنة معنى الشرط، والمعنى: نزِّه ربك بقلبك ولسانك؛ أي: قل: سبحان الله والحمد لله، ونزِّهه عن كل ما لا يليق بجلاله وكماله من النقائص، ومنها العجز، فإنه تعالى هو الذي نصرك على أعدائك، وهو على كل شيء قدير.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٨٠)؛ من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٣٠٢).

والباء في ﴿ عِكَمْدِ رَبِّكَ ﴾ للمصاحبة، متعلقة بحال محذوفة؛ أي: سبِّحه حالَ حمدك له؛ أي: بالثناء عليه بجميع ما هو أهله من صفات الكمال والجلال؛ لأن لفظة: ﴿ عِكَمْدِ ﴾ أضيفت إلى معرفة ﴿ رَبِّكَ ﴾؛ فتعم جميع المحامد من كل وصفِ كمالٍ وجلالٍ ثابتٍ لله.

ومن رحمته ـ سبحانه ـ أن علَّمنا صيغ الحمد، ولم يترك لنا إنشاءها، إذنْ لفات على غير الفصحاء أن يحمدوا الله كما يكون الحمد، ولكن جاءت النصوص في الكتاب والسنة، وفيها صيغ كثيرة للحمد، فالحمد لله على ما هدى وعلَّم.

وفي ذكر اسم الرب ﴿رَبِّكَ ﴾ إشارة إلى أن ما حصل من النعمة بالنصر والفتح ودخول الناس في دين الله أفواجًا هو من آثار ربوبيته تعالى الخاصة بالنبي عليه، وأن ذلك كلَّه من آثار ما أنعم به عليه من النبوة والرسالة عليه الصلاة والسلام.

قوله: ﴿وَٱسْتَغْفِرُهُ ﴾؛ أي: اسأله المغفرة؛ فإنها نهاية الخير، ﴿إِنَّهُۥ كَانَ تَوَّابًا ﴿إِنَّهُۥ كَانَ تَوَّابًا ﴿إِنَّهُۥ كَانَ تَوَّابًا ﴿إِنَّهُۥ أي: يتوب على من تاب، وتوَّاب صيغة مبالغة، لكثرة من يتوب الله عليهم، وكثرة توبته على العبد نفسه، ومن كرمه تعالى أنه يوفق العبد للتوبة، ثم يتقبلها منه، فيكون العبد كمن لم يذنب، كما قال ﷺ: «كيوم ولدته أمه» في أحاديث (١٠).

وهو تعالى لم يزل توابًا، لم يحدث له هذا الوصف بعد أن لم يكن، ف ﴿كَانَ﴾ هنا بصيغة الماضي لا مفهوم لها، وإنما تدل على اتصاف اسمها بخبرها مطلقًا. وهكذا ما كان مثلها مما ورد في أسماء الله وصفاته، نحو: ﴿إِنَ اللهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ الله النساء]،

<sup>(</sup>۱) منها حدیث أبي هریرة فرنه: «من حج هذا البیت فلم یرفث ولم یفسق رجع کیوم ولدته أمه» البخاری (۱۷۲۳) ومسلم (۱۳۵۰).

﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا بَعِيمًا ﴿ إِنْهَا ﴾ [النساء]، فإنه سبحانه لم يزل كذلك.

وقد امتثل النبي عَلَيْ أمر ربه مُذ نزلت عليه السورة، قالت عائشة وَلِينا: ما صلى النبي عَلَيْ صلاة بعد أن نزلت عليه: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَرُ اللّهِ وَٱلْفَتَحُ ﴿ إِلا يقول فيها: «سبحانك ربنا وبحمدك، اللّهُمّ اغفر لي "(۱)، وفي لفظ قالت: يتأول القرآن(۲)؛ أي: يفعل ما أمر به.

وهذه السورة آخر ما نزل من سور القرآن، كما قال ابن عباس (٣)، وفيها الإشارة إلى دنو أجله عليه الصلاة والسلام، حيث أمر بالاستغفار، والاستغفار تختم به الأعمال الصالحة؛ كالصلاة وغيرها، وقد أتم الله نعمته على نبيه، ومكنه من تبليغ رسالة ربه، وما مات عليه الصلاة والسلام وفي بلاد العرب كلها موضع لم يدخله الإسلام.

فهو تعالى يقول لنبيه ﷺ: إذا جاء نصر الله والفتح ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجا، فاعلم أنه دنا أجلُك؛ فأكثر من التسبيح والاستغفار، وإلا فمقتضى السياق في الظاهر أن يكون: فاشكر الله على ذلك. وفي الآيات تنبيه للعاقل إذا قرب أجله أن يكثر من الاستغفار والحمد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٦٧)، ومسلم (٤٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٨١٧)، ومسلم (٤٨٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: مسلم (٣٠٢٤).

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني في الكبير (١١٩٠٣)، وقد أورده الهيثمي في مجمع الزوائد (٢٦/٩) وقال: «رواه الطبراني في الكبير والأوسط بأسانيد، وأحد أسانيد رجاله رجال الصحيح».

وفي البخاري عن ابن عباس والله عنا، ولنا أبناء مثله؟ فقال: إنه بدر، فقال بعضهم: لم تدخل هذا الفتى معنا، ولنا أبناء مثله؟ فقال: إنه ممن قد علمتم، قال: فدعاهم ذات يوم ودعاني معهم، قال: وما رأيته دعاني يومئذ إلا ليريهم مني، قال: ما تقولون في قول الله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللهِ وَالْفَتْحُ ﴿ وَقَالَ بعضهم فلم يقل شيئًا، فقال لي: ونستغفره إذا نصرنا وفتح علينا، وسكت بعضهم فلم يقل شيئًا، فقال لي: أكذاك تقول يا ابن عباس؟ فقلت: لا، قال: فما تقول؟ قلت: هو أجلُ رسول الله على أعلمه له، قال: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللهِ وَالْفَتْحُ ﴿ وَلَكَ علامة أجلك ﴿ فَسَرِّحَ بِحَمْدِ رَبِكَ وَاسْتَغْفِرَهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَابًا ﴿ فَقَالَ عمر: ما أعلم منها إلا ما تقول؟).

وفي البخاري أيضًا عن أبي سعيد الخدري والله على المنبر فقال: «إنَّ عبدًا خيره الله بين أن يؤتيه مِن زهرة الدّنيا ما شاء، وبين ما عنده، فاختار ما عنده»، فبكى أبو بكر وقال: فديناك بآبائنا وأمهاتنا، فكان رسول الله على هو المخيَّر، وكان أبو بكر هو أعلمنا به (٣).

<sup>(</sup>۱) مسلم (٤٨٤). (۲) البخاري (٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٣٦٩١).

فعلم مما تقدم أنَّ قُرب أجل النبي عَلَيْةِ قد أُشير إليه في القرآن في هذه السورة، ودلت عليه السُّنَّة في حديث أبي سعيد هذا.

# 🎕 الفوائد والأحكام:

١ - الإشعار بقُرب أجله ﷺ، كما فهم ذلك ابن عباس ﴿
 وصوَّبه عمر ﴿

٢ ـ البشارة بالنصر والفتح.

٣ ـ أن النصر من الله، ﴿ وَمَا ٱلنَّصُّرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٢٦].

٤ ـ الفرق بين النصر والفتح؛ فالنصر بغلبة المؤمنين للكافرين،
 والفتح يكون بالفصل بين أوليائه وأعدائه في حكمه الكوني، والمراد به
 هنا: فتح مكة.

٥ ـ أن من آثار نصر الله للمؤمنين كثرة من يدخل في الإسلام. وقد وقع هذا في آخر حياة النبي ﷺ، فإنهم بعد ما كانوا يدخلون أفرادًا صاروا يدخلون أفواجًا؛ أي: جماعات كثيرة.

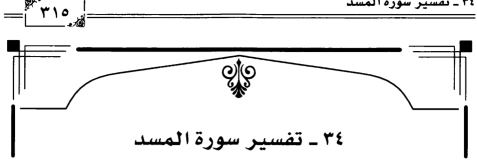
٦ ـ وجوب شكر النعمة، ومن أعظم ذلك: النصر والفتح. وقد شكر النبي ﷺ ربه كما أمره، فهو سيد الشاكرين، فصار يكثر من التسبيح والاستغفار.

٧ ـ أن الشكر يكون بمضاعفة العبودية لله، والاجتهاد في طاعته،
 ومن ذلك تمجيده بالتسبيح والتحميد، والخضوع له بالاستغفار.

٨ ـ مشروعية ختم الأعمال والأعمار بالذكر والاستغفار.

٩ ـ أن الأنبياء يجوز عليهم ما يقتضي الاستغفار.

١٠ - إثبات اسمه تعالى: التَّواب، وما دلَّ عليه مِن صفة التوبة وصفة الكثرة فيها.



سورة المسد مكية، وهي خمس آيات، وقد تضمنت الخبر عن شِقوة عدوٍّ من أعداء الله ورسوله، وهو عبد العُزَّى بن عبد المطلب، عمُّ النبي عليه ، ولقبه أبو لهب، والخبر عن شِقوة امرأته المؤذية للنبي عليه بقولها وفعلها، المنعوتةِ بقبيح فعلها ﴿ حَمَّالَةَ ٱلْحَطِّبِ ﴿ إِنَّهُ ، وقد علم بذلك مصيرهما: ﴿ سَيَصْلَىٰ نَازًا ذَاتَ لَهَبٍ ۞ وَٱمْرَأَتُهُ. ﴿ ، وبئس المصير.

## الآيات:

 ﴿ وَنَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهُبٍ وَتَبَّ ۞ مَا أَغْنَىٰ عَنْـهُ مَالُهُ, وَمَا كَسَبَ ۞ سَيَصْلَى نَارًا ذَاتَ لَهُ إِلَى وَٱمْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ اللَّهِ فِي جِيدِهَا حَبْلُ مِن مُسَدِم ٥٠٠ [المسد].

## 🛞 التفسير:

هذه السورة لها سبب نزول، فقد روى الشيخان عن ابن عباس رفيتها أن النبي ﷺ خرج إلى البطحاء فصعد إلى الجبل فنادى: «يا صباحاه»، فاجتمعت إليه قريش فقال: «أرأيتم إن حدثتكم أن العدو مُصبّحكم أو ممسيكم، أكنتم تصدقونني؟»، قالوا: نعم، قال: «فإنى نذيرٌ لكم بين يدي عذاب شديد»، فقال أبو لهب: ألهذا جمعتنا؟! تَبَّا لك! فأنزل الله عَلَا: ﴿ نَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبُّ ( اللهِ المِلْمُوالِيِّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ ال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٧٢) وفي مواضع أخرى، واللفظ له، ومسلم (٢٠٨).

وكان أبو لهب شديد العداوة للنبي عَلَيْ ، وكان يتبعه في المجامع ليكذبه أمام الناس، روى الإمام أحمد في مسنده عن ربيعة بن عباد الدِّيلي عَلَيْه، قال: رأيت النبي عَلَيْ في الجاهلية في سوق ذي المجاز، وهو يقول: «يا أيها الناس، قولوا: لا إله إلا الله تفلحوا»، والناس مجتمعون عليه، ووراءه رجل وضيء الوجه، أحول، ذو غَديرتين (۱)، يقول: إنه صابئ كاذب، يتبعه حيث ذهب، فسألت عنه، فذكروا لي نسب رسول الله عَلَيْ ، وقالوا لي: هذا عمُه أبو لهب (۲).

فقوله تعالى: ﴿تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ ۞﴾؛ أي: خسِر وهلَك، ف (التبُّ) والتَّباب والتَّبيب كلها بمعنى الخسران والهلاك، قال تعالى: ﴿وَمَا كَنْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ۞﴾ [غافر]، وقال: ﴿وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ تَنْبِيبٍ ۞﴾ [هود].

والفعل (تبً) من باب ضرب. وتباب يديه كنايةٌ عن تبابه هو، وهو من التعبير بالبعض عن الكل؛ لأن اليدين أداة الفعل، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا قَدَّمَتُ يَدَاكُ السحج: ١٠]، وقال: ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُم ﴾ [السورى: ٣٠].

فالآية دعاءٌ على أبي لهب، فهي ردُّ على الشقيِّ في مقابل دعائه على النبيِّ عَلَيْق، وقوله: ﴿وَتَبَّ شَكِه؛ أي: وقد تبَّ وهلك، فهو إخبار بحصول هلاكه بعد الدعاء عليه، وجاء بصيغة الماضي، لأنه في حكم

<sup>(</sup>١) مثنى غديرة وتجمع على غدائر؛ وهي العقيصة أو الضفيرة من الشَّعر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده (١٩٠٠٤)، والطبراني في الكبير (٤٥٨٢) والحاكم في المستدرك (١/ ١٥). قال الهيثمي في المجمع (٢/ ٢٢): "وأحد أسانيد عبد الله بن أحمد ثقات الرجال"، وله شاهد من حديث طارق المحاربي شخص صححه ابن الملقن في البدر المنير (١/ ٦٨٠).

المقطوع به، ولهذا مات الشَّقي على كفره، وهذه أعظم هَلَكة، حيث خسر الدنيا والآخرة.

وأبو لهب لقبه، وهو وإن كان كنية فلا تكريم فيه؛ لأنه أضيف إلى غير ذي العقول، واسمه عبد العُزَّى، والعُزَّى صنم فلا يناسب أن يذكر هذا الاسم في القرآن؛ لما فيه من التعبيد لغير الله، ثم إن في ذكره بهذا اللقب \_ أبي لهب \_ تعيينًا له، وموافقة لحاله؛ فإنه من أصحاب النار، وبئس القرار.

وَمَا أَغَنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ ﴿ أَي: لم ينفعه ماله ولا كسبُه (وهُو: ولَدُه) في كيده للنبي على ولا في دفع العذاب عنه، ف (مَا في قوله: ﴿ مَا أَغَنَى افية، أو هي استفهامية للإنكار؛ أي: بمعنى النفي، والمعنى: أيُّ شيء أغناه؟! لا المال ولا الولد، و﴿ مَا في قوله: ﴿ وَمَا كَسَبَ ﴿ مُ مصدرية؛ أي: وكسبُه، أو اسم موصول بمعنى الذي. وتفسير الكسب بالولد يدل له حديث: "إنَّ أطيب ما أكلتم مِن كسبكم وأنَّ أولادكم مِن كسبكم (1).

وسَيَصْلَى نَارَا إِهِ أَي: سيدخل نارًا عظيمة ويحترق فيها، وذَاتَ لَمَبِ الله صاحبة اشتعال وتوقد، والسين حرف استقبال لتأكيد الوعيد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳۵۲۸)، والترمذي (۱۳۵۸)، والنسائي (٤٤٤٩)، وابن ماجه (۲۲۹۰)؛ من حديث عائشة ﷺ، وقال الترمذي: حديث حسن.

النبي على النبي الله ولذا قال سبحانه: ﴿ حَمَّالَةُ الْحَطَبِ ﴿ وَنُصب ﴿ حَمَّالَةً ﴾ بفعل مقدر مفهوم من السياق يدل على الذم؛ أي: أعني الشقية حمالة الحطب، والنصب قراءة عاصم، وقرأ الجمهور بالرفع نعتًا لامرأته.

﴿ فِي جِيدِهَا ﴾؛ أي: عنقها، وهو خبر مقدم، ﴿ حَبُلُ ﴾ مبتدأ، ﴿ مِّن مُسَدِم ﴿ فَي ﴾؛ أي: من ليف مفتول فتلًا شديدًا، أو من حديد، تُجَر به في جهنم، وفي هذا إهانة لها، وتشهير بها عند أهل النار.

وهذه السورة من أكبر الأدلة على صحة الوحي وصدق الرسالة؛ فإنها نزلت في أبي لهب وامرأته وهما حيَّان، فكانت إعلامًا بأنهما لا يسلمان، بل يموتان على الكفر، في حين أن كثيرين مِن المشركين آذوا النبي عَيِّةٌ ولم ينزل فيهم قرآن؛ لأن الله كتب في سابق علمه أنهم سيدخلون الإسلام، فما أعظم هذا الكتاب! وما أصدقه!

وذهب بعض المتكلمين إلى أن هذه السورة دليل على جواز التكليف بما لا يطاق؛ حيث يكون أبو لهب مكلفًا بالإيمان بأنه لا يؤمن، وليس ذلك بصحيح؛ فإن القول بأنه مكلف بالإيمان بأنه لا يؤمن: ممنوع، بل بإعلامه بأنه سيصلى نارًا ذات لهب رُفع عنه التكليف؛ لأنه صار إلى ما يشبه حال مَن عاين الموت، فلا ينفعه الإيمان حينئذ، ونظير هذه الآية قوله تعالى: ﴿وَأُوحِى إِلَى نُوحِ أَنَّهُ لَن يُؤْمِى مِن قَوْمِكَ إِلّاً مَن عَالَى الموت.

## ه الفوائد والأحكام:

١ ـ الخبر من الله بأعظم خسرانٍ لأبي لهب، وهو التَّباب، والآية
 وإن كان لفظها دعاء فإنها متضمنة للخبر بخسرانه.

٢ ـ إسناد الوصف إلى اليدين؛ لأن الفعل بهما غالبًا.

- ٣ ـ أن أبا لهب ذو مال وولد، ولم يغنيا عنه شيئًا.
- ٤ ـ أن ولد الرجل من كسبه، ويؤيده ما جاء في الحديث.
  - ٥ ـ بيان خسرانه المبين بإصلائه النار ذاب اللهب.
    - ٦ ـ التناسب بين لقب هذا الشقى ومصيره.
    - ٧ ـ أن مصير امرأته مصيرُه، فبئس الزوجان!
- ٨ ـ تقبيحها بالنص على فعلها القبيح، وهو وضع الشوك في طريق النبى ﷺ، كما قاله ابن عباس وغيره.
- ٩ ـ أن من شعب الكفر وضع الأذى في طريق المسلمين، ويفهم
   منه:
- ١٠ ـ أن من شعب الإيمان إماطة الأذى عن الطريق، كما جاء في الحديث.
  - ١١ ـ صحة أنكحة الكفار، لقوله: ﴿وَٱمْرَأْتُهُ. ﴿.
- ۱۲ ـ أن النسب لا عبرة به مع الكفر، فلم ينفع أبا لهب شرف نسبه، وفي الحديث: «مَن بطَّأ به عملُه لم يسرع به نسبُه»(١).
- ١٣ ـ أن المعصية ممن له شرف أقبح، كما قال تعالى: ﴿ يُنِسَآءَ النَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَاعَفُ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَانَ النَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَاعَفُ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَانَ النَّهِ يَسِيرًا ﴿ الْأَحْزَابِ].
- ۱٤ \_ جواز الأكل من مال الولد؛ لأنه الله سماه كسبًا، كما يدل له حديث: «إن أطيب ما أكلتم من كسبكم، وإن أولادكم من كسبكم»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٩٩)؛ من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.



سورة (قل هو الله أحد) مكية، وهذا اسمها، وهي أربع آيات، وهي صفة الرحمٰن، وقد أُخلصت لذلك، ولذا سميت سورة الإخلاص، وفي قصة الرجل الذي بعثه النبي عليه الصلاة والسلام على سريَّة فكان يقرأ لأصحابه في صلاته فيختم بـ ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ [سورة الإخلاص]، فلما رجعوا ذكروا ذلك للنبي عليه الرحمٰن، وأنا أحب أن أقرأ بها. فقال فسألوه، فقال: لأنها صفة الرحمٰن، وأنا أحب أن أقرأ بها. فقال النبي عليه: «أخبروه أن الله يحبه»(١).

ومما يدل على فضلها ما ثبت عن النبي ﷺ أنها تعدل ثلث القرآن (٢)، ومما قيل في معنى الحديث إنه لما كان القرآن ثلاثة أقسام: توحيد، وأحكام، وقصص؛ وهذه السورة أخلصت لصفات الله تعالى، وذلك هو التوحيد، فكانت لذلك تعدل ثلث القرآن، وسميت سورة الإخلاص.

وفي "صحيح البخاري" أنه عليه الصلاة والسلام إذا أوى إلى فراشه كل ليلة؛ جمع كفيه، ثم نفث فيهما، فقرأ فيهما: ﴿ وَأَلَ هُو اللَّهُ أَحَدُ الورة الإخلاص]، و﴿ وَأَلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَاقِ ﴾ [سورة الفلق]، و﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَاقِ ﴾ [سورة الفلق]، و﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٣٧٥)، ومسلم (٨١٣)؛ من حديث عائشة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٠١٣)؛ من حديث أبي سعيد الخدري، ومسلم (٨١١ و٨١٢)؛ من حديث أبي الدرداء وأبي هريرة، ﴿

[سورة الناس]، ثم يمسح بهما ما استطاع من جسده، يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من جسده، يفعل ذلك ثلاث مرات<sup>(۱)</sup>.

وتقدم أنه عليه الصلاة والسلام كان يقرأ بهذه السورة وبالكافرون في سُنَّة الفجر، وفي سُنَّة المغرب، وفي ركعتي الطواف<sup>(۲)</sup>، وكان يقرأ بها في الوتر<sup>(۳)</sup>.

# الآيات:

﴿ وَلَا هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴿ إِللَّهُ الصَّحَدُ ﴾ لَمْ يَكِذِ وَلَمْ يُولَـذَ ﴾ وَلَمْ يُولَـذَ ﴾ وَلَمْ يَكُن لَهُ حَمُنُوا أَحَدُ ﴿ إِلاِحلاص].

#### 🛞 التفسير:

جاء في سبب نزول السورة ما رواه الإمام أحمد والترمذي عن أبيّ بن كعب رضي أن المشركين قالوا للنبي رضي الله أحكم السورة (٤). ربك، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلُلْ هُوَ اللهُ أَحَادُ اللهِ السورة (٤).

قوله تعالى: ﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴿ إِلَى الخطاب للرسول عَلَيْ أُولًا ، ولكل مَن يصلح للخطاب، وابتداء الكلام بـ (قل) يدل على أهمية

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٧٢٩)؛ من حديث عائشة ﴿ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريج ذلك في تفسير سورة الكافرون.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ما أخرجه أبو داود (١٤٢٣)، والنسائي (١٦٩٩)، وابن ماجه (١١٧١)؛ من حديث أبي بن كعب هيه. وصححه ابن حبان (٢٤٣٦)، وابن القطان في «الوهم والإيهام» (٢٨٣٤)، وقال الحاكم (٣٠١٦): "إسناده صحيح». وما أخرجه الترمذي (٣٦٤)، من حديث عائشة هيها، وقال: حسن غريب.

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد (٢١٢١٩) وأشار محققوه إلى ضعف إسناده، والترمذي (٣٣٦٤) و(٣٣٦٥)، ورواه البيهقي في الأسماء والصفات (٢٠٦)، وحسن ابن حجر إسناده في فتح الباري (٣١٩/٣٣)، وهو من حديث ابن عباس في أن اليهود هم الذين سألوا، فقالوا: صف لنا ربك، فأنزلت السورة.

مضمونه، ولفت الأذهان إليه، وإعلانه للأمة، فإن من أساليب الكلام البليغ أن يُفتتح بالمؤكدات، أو بفعل أمر، مثل: (اعلم) أو (قل)، كما هنا، ونحو ذلك.

والاسم الشريف والله على الربِّ عَلَيْه، وهو أصل الأسماء الحسنى، ولا يسمى به غيره على الله والصحيح أنه مشتق، وأن أصله الإله، فحذفت الهمزة وأدغمت اللام في اللام مع التفخيم، و(الإله) بمعنى: المألوه؛ أي: المعبود، كالكِتَاب بمعنى: المكتوب، والفراش بمعنى: المفروش، قال ابن عباس في معناه: «الله ذو الألوهية والمعبودية على خلقه أجمعين»(۱).

وقوله: ﴿ الله الصَّمَدُ ﴿ الله الجملة خبر ثانِ للضمير ﴿ هُوَ ﴾ ، والصمد الذي يُصمد إليه ؛ أي: يُقصد في الحوائج، فهو الملجأ والملاذ لجميع المخلوقات جلَّ وعلا ، يقال: صمَده يصمُده إذا قصدَه ، فالصّمَد فعَل بمعنى مفعول ، ونظيره: السَّنَد الذي تسند إليه الأمور المهمة .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (١/ ١٢١).

وجاء عن السلف تفسيرات عدة للصمد؛ منها: السيد الذي انتهى سؤدده، والحيُّ القيوم الذي لا زوال له، والمُصمَّت الذي لا جوف له؛ أي: فلا يأكل ولا يشرب، لغناه عن كل شيء، كما قال تعالى: ﴿وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ } [الأنعام: ١٤]، وكل هذه التفسيرات صحيحة يحتملها اللفظ.

وقوله: ﴿اللهُ الصَّكَمُدُ ﴿ مَا مَا وَخَبَرَ، وَفَي الْجَمَلَةُ قَصَرَ بِتَعْرِيفُ الْجِزَأِينِ؛ أي: لا صَمَد إلا الله.

وَلَمْ يَكِلِدُهُ؛ أي: لم يتخذ ولدًا، وتنزه عن ذلك، وهذا من تمام غناه سبحانه وأحديته؛ فإن الولد بَضعة مِن أبيه وجزء منه، والله لا مثيل له، والوالد يتقوى بابنه، والله غني عن كل أحد، والأب يتخذ ولدًا ليخلفه إذا مات، والله حي قيوم لا يموت، ولهذا كان وجود الابن في حق الله نقصًا، وإنْ كان كمالًا في حق العبد لضعفه وحاجته وأنه يموت. ثم إن الولد لا يكون إلا لمن له زوجة، والله ليس له زوجة، كما أخبر عن نفسه بقوله: ﴿ بَكِنُ اللهُ مَنْ عَلَيْ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ اللهُ يَكُونُ لَهُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُ اللهُ أَن اللهُ أَن مَنْ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ إللهُ الله الله عنه الله الولادة منتفية عن الله.

وفي الآية رد على اليهود الذين قالوا: عزيرٌ ابن الله، وعلى النصارى الذين قالوا: المسيح ابن الله، وعلى مشركي العرب القائلين: الملائكة بنات الله، وعلى الفلاسفة القائلين بتولد العقول والنفوس من العلة الأولى (الإله) بزعمهم، تعالى الله عن قولهم علوًّا كبيرًا.

وقوله: ﴿وَلَمْ يُولَدُ ﴿ أَي: لم يكن له والد، فهو سبحانه الأول الذي ليس قبله شيء، كما في الحديث (١)، والولادة تستلزم

<sup>(</sup>١) وهو قوله ﷺ: «اللَّهُمَّ أنت الأول فليس قبلك شيء»، أخرجه مسلم (٢٧١٣)؛ من حديث أبي هريرة ﷺ.

الحدوث، فكل مولود حادث. وقد نفت الآية عنه تعالى إحاطة النسب من جميع الجهات، فلا ولد ولا والد.

وقرأ الجمهور: (كُفُوًا) بالواو مهموزة وضم الفاء، وقرأ حمزة ويعقوب وخلف: (كُفْتًا)، وقرأ حفص: ﴿كُفُوًّا﴾.

## ه الفوائد والأحكام:

في هذه السورة فوائد؛ منها ما يتعلق بتصدير السورة بـ ﴿ قُلْ ﴾ ، وقد دُوِّنت في فوائد سورة الكافرون، وهي إحدى عشرة فائدة ، من الفائدة العاشرة إلى الفائدة العشرين، فارجع إليها، ومن فوائدها أيضًا:

- ١ \_ فضل هذه السورة لفضل ما تضمنته من صفة الرحمٰن.
  - ٢ \_ إثبات اسمه تعالى الأحد.
    - ٣ \_ إثبات اسمه الصمد.
- ٤ تميز هذه السورة عن سائر سور القرآن بذكر هذين الاسمين،
   وهذا من أسباب فضلها.
  - ٥ ـ أنه تعالى لا يأكل ولا يشرب، ولا جوف له.
  - ٦ ـ أنه تعالى الكاملُ في جميع صفات الحمد والجلال.
    - ٧ ـ أنه الذي تصمد إليه الخلائق في حوائجها.
      - ٨ ـ تنزيهه تعالى عن الولد والوالد.
      - ٩ ـ تنزيهه عن الكُف، وهو المِثل والنَّظير.

١٠ ـ التفصيل بعد الإجمال، وبيان ذلك أن اسمه الأحد يدل على تنزيهه تعالى عن الشريك والنظير، وفي الجمل الثلاث الأخيرة تفصيل لهذا التنظير.

١١ ـ أن الله يوصف بالإثبات والنفي المتضمن لإثبات الكمال.

١٢ ـ الرد على جميع الأديان والمذاهب الباطلة.





هذه السورة مكية، وهي خمس آيات، وقد افتتحت بـ (قل)، كما افتتحت بذلك سورة الكافرون، وقل هو الله أحد، وقل أعوذ برب الناس.

وتضمنت السورة الأمر بالتعوذ بالله تعالى بربوبيته للفلق، من شر أربعة أشياء في أربع آيات ﴿مِن شَرِ مَا خَلَقَ ﴿ ) إلى السورة، وتقدم (١) أنه عليه الصلاة والسلام كان إذا أوى إلى فراشه كل ليلة جمع كفيه ثم نفث فيهما، فقرأ فيهما: ﴿ قُلُ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴾ [سورة الإخلاص]، و﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ النّاسِ ﴾ [سورة الفلق]، و﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ النّاسِ ﴾ [سورة الناس]، الحديث، وكان ﷺ إذا اشتكى نفث على نفسه بالمعوذات ومسح عنه بيده (٢).

وعن عقبة بن عامر في قال: قال لي رسول الله عَلَيْ : "ألم تر آيات أنزلت الليلة لم ير مثلهن قط؛ قل أعوذ برب الفلق، وقل أعوذ برب الناس" (٣)، وعنه في أن رسول الله عليه قال له: "يا ابن عابس، ألا

<sup>(</sup>١) في تفسير سورة قل هو الله أحد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٤٣٩)، ومسلم (٢١٩٢)؛ من حديث عائشة هي الحافظ معلقًا على قول البخاري «باب فضلِ المعوذات»: «أي: السور الثلاث [الإخلاص، الفلق، الناس]، وذكر سورة الإخلاص معهما تغليبًا؛ لما اشتملت عليه من صفة الرب، وإن لم يصرح فيها بلفظ التعويذ» فتح الباري (٩/ ٢٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٨١٤).

أخبرك بأفضل ما تعوذ به المتعوذون؟» قال: قلت: بلى، فقال رسول الله على: «قل أعوذ برب الفلق، وقل أعوذ برب الناس، هاتين السورتين»(۱)، وعنه والله على قال: أمرني رسول الله على أن أقرأ بالمعوذات دبر كل صلاة (۲). وسُميت بالمعوّذات؛ أي: المحصّنات؛ لأنها تحصن قارئها مِن الشَّر والأذى.

# الآيات:

﴿ وَأَلُ أَعُوذُ بِرَبِ الْفَكَقِ ۞ مِن شَرِ مَا خَلَقَ ۞ وَمِن شَرِ غَاسِةٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدُ ۞ وَمِن شَرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدُ ۞ [الفلق].

### 🛞 تفسير الآيات:

وَقُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَكَقِ ﴿ الخطاب للنبي ﷺ ويشمل كل مَن يصلح له الخطاب مِن أمته، وأَعُوذُ التجئ وأعتصم وأستجير، فهو طلبٌ للعياذ من هذه الشرور، فهو إنشاءٌ وإن كان بصيغة الخبر، وبربِ الفكلِق ﴿ الله الصبح الصبح الصبح وربه هو الله الله الصبح الصبح فَلَقًا؛ لأنه يُفلَق عنه سواد الليل وظلمتُه؛ أي: يُزَال، فالفَلَق بمعنى المفعول، كالصّمَد بمعنى المصمود، والله تعالى هو فالق الصبح ومجليه، كما قال سبحانه: وفالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ ﴾ [الأنعام: ٩٦].

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۷۲۹۷)، وحسن إسناده ابن حجر في «بذل الماعون في فضل الطاعون» (تحقيق: أحمد الكاتب)، (ص: ۱۲۳).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۱۵۲۳)، والترمذي (۲۹۰۳) وقال: «حسن غريب»، والنسائي (۲) (۱۳۳۱)، وصححه ابن حجر في «نتائج الأفكار في تخريج أحاديث الأذكار» (۲/ ۲۹۰).

وذكر الربوبية ﴿ بِرَبِّ الْفَكَقِ ﴿ لَهَا فيها من معنى الملك والتدبير والتصرف في الخلق والإنعام، فهو سبحانه الذي يجلِّي الصبح، ويسلخ عنه ظلام الليل، وبهذا تظهر مناسبة التعوذ برب الفلق من هذه الشرور، فبالصبح ينقشع الظلام، والله هو القادر على ذلك، فهو تعالى فالق الإصباح، وهو القادر على دفع هذه الشرور، ورفع ما وقع منها.

ومِن شَرِ مَا خَلَقَ ﴿ ﴾؛ أي: من شر جميع المخلوقات مما فيه شر، ومن ذلك شر النفس، وأضاف الشر إلى المخلوقات لا إلى الخلق الذي هو فعله؛ لأن الشر لا يدخل في صفاته ولا في أفعاله تعالى، كما قال ﷺ: "والشّر ليس إليك" (١).

ولما عمّ في التعوذ مِن شر جميع المخلوقات خصّ بعضها فقال: ﴿ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ ﴾ أي: الليل، كما قال تعالى: ﴿ إِلَىٰ غَسَقِ النِّلِ ﴾ [الإسراء: ٧٨]، ﴿ إِذَا وَقَبَ ﴿ إِذَا أَظلَم، فَفِي الليل ينتشر الشر وتنطلق السباع والهوام واللصوص، والغاسق أيضًا القمر، ﴿ إِذَا وَقَبَ ﴿ إِذَا عَاب، فَفِي الترمذي عن عائشة ﴿ إِنَّا أَن النبي ﷺ نظر إلى القمر، فقال: «يا عائشة، استعيذي بالله مِن شرّ هذا، فإن هذا هو الغاسق إذا وقب (٢٠)، وهذا يؤول إلى القول الأول؛ لأن القمر إذا غاب هجمت الظلمة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٧٧١)؛ من حديث على ﷺ.

 <sup>(</sup>۲) الترمذي (۳۳٦٦) وقال: «حسن صحيح»، والحاكم (۲/ ٥٤٠)، وحسن إسناده الحافظ
 في فتح الباري (۸/ ٧٤١).

وفُسر ﴿ النَّفَتَاتِ ﴾ بالنساء السواحر، على اعتبار أن النساء أكثر تعاطيًا للسحر، ولكن الأولى تعميم اللفظ؛ فإن السحر موجود عند الرجال أيضًا، ومن ذلك أن النبي على سحره لبيد بن الأعصم اليهودي، حتى كان يخيل إليه أنه يفعل الشيء وما يفعله (١).

وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ وهو الذي يتمنى زوال نعمة الآخرين، وإذا حَسَد وَمِن شَرِ حَاسِدٍ وهو الذي يتمنى زوال نعمة الآخرين، وإذا حَسَد النه وقد تنفعل نفس الحاسد الخبيثة فيصيب المحسود بعينه، ويلحق الأذى به، فلهذا أمر الله بالاستعاذة من شر الحاسد، نسأل الله أن يعيذنا منه ومن جميع الشرور بمنه وكرمه.

## 🞕 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ مشروعية العياذ بالله من جميع الشرور.
- ٢ ـ التوسل إلى الله بربوبيته للفلق في الوقاية من الشرور عمومًا
   وخصوصًا
  - ٣ ـ أن الله فالق الإصباح.
- ٤ ـ أن الضياء خير، والظلمة شرٌ؛ في الحسيات والمعنويات،
   ﴿ اللّهُ وَلِي اللّهِ رَبِي المَّوْا يُخْرِجُهُم مِن الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا اللهِ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَي النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧]، والله خالقهما ومدبرهما.
  - ٥ ـ التناسب بين الوصف المستعار والشرور المستعاذ منها.
    - ٦ ـ أن في المخلوقات خيرًا وشرًّا.
      - ٧ ـ أن الله خالق الخير والشر.

<sup>(</sup>١) ينظر ما أخرجه البخاري (٥٧٦٣)، ومسلم (٢١٨٩)؛ من حديث عائشة ﴿ إِلَّهَا.

٨ ـ الرد على من قال: إن الله لم يخلق الشر.

٩ ـ فيها تفسير «أعوذ بك منك»(1)، فالـمَعاذ به سبحانه من شر ما خلقه.

١٠ ـ أن مجيء الظلام بحلول الليل أو غياب القمر مظنة الشر.

١١ ـ أن السحر موجودٌ، وأن منه ما يكون بالعَقد والنفث.

١٢ ـ أن في السحر شرًّا وضررًا، لكن لا يضر إلا بإذن الله، ﴿وَمَا هُم بِضَآ زِينَ بِهِ مِن أَحَدٍ إِلَا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٠٢].

١٣ ـ أن في الحسد شرًّا للمحسود.

١٤ ـ أن شرَّ الحاسد أشدُّ ما يكون إذا أراد الشر بالمحسود.

10 ـ أن كلًّا من الثلاثة المذكورة: الغاسق، والنفاثات، والحاسد؛ يختص بنوع من الشر يقتضي الاستعاذة منه، فاقتضى ذلك تكرار هذا الاسم.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٨٦)؛ من حديث عائشة ﴿ اللهُ الله



هذه السورة مكية، وهي ست آيات، وقد افتتحت بـ (قل)، كما افتتحت بذلك سورة الكافرون وقل هو أحد وقل أعوذ برب الفلق، وتضمنت السورة الأمر بالتعوذ بالله تعالى بربوبيته للناس، وملكه للناس، وإلاهبت للناس: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴾ إلنه ٱلنَّاسِ ﴿ ﴾، من شر الوسواس، وهو الشيطان، وهو أصل كلِّ شرّ: ومِن شَرِّ ٱلْوَسُواسِ ٱلْخَنَّاسِ ﴿ إِلَىٰ السَّورة ، وليراجع ما ذكر في فضل هذه السورة وفضيلة التعوذ بها فيما ذكرناه في تقْدِمة سورة الفلق.

# الآيات:

شَرِّ ٱلْوَسْوَاسِ ٱلْخَنَّاسِ ﴿ ٱلَّذِى بُوَسُوسُ فِي صُدُودِ ٱلنَّاسِ ﴿ مِنَ ٱلْجِنُّــَةِ وَٱلنَّــَاسِ ﴿ النَّاسِ ].

#### 🛞 التفسير:

يقول سبحانه مخاطبًا نبيَّه عليه الصلاة والسلام وكلُّ مَن يتأتى خطابه من أمته: ﴿قُلْ أَعُوذُ﴾؛ أي: أعتصم وألتجئ وأستجير في كلِّ وقت، وفي كل مكان، وفي كل حال، كما تفيده صيغة المضارع، ﴿أَعُوذُ أوجدهم بعد العدم، وصرف عنهم النقم، وهيأ لهم بفضله النعم. وخص (الناس) بالذِّكر مع أنه تعالى رب كل شيء؛ لشرفهم، ولأنهم المقصودون بالتعويذ.

﴿مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴿ عطف بيان، وهو وصف يدل على المُلك؛ أي: مالكِهم ومدبر أمورهم، والقائم عليهم، والمتصرف فيهم بما شاء سبحانه مِن أمرٍ ونهي، وإعزاز وإذلال، وإحياء وإماته.

﴿ إِلَنهِ ٱلنَّاسِ ﴿ عطف بيان آخر؛ أي: معبودِهم الحق، فـ (الإله) فِعال بمعنى مفعول، ككتاب؛ أي: مكتوب، ومن كانت هذه صفاته فهو أهل أن يستعاذ به لكمال قدرته.

وكرر (الناس) دون إضمار؛ لتأكيد تعلق هذه المعاني بهم، من الربوبية والملك والإلهية، ﴿مِن شَرِّ ٱلْوَسُواسِ ٱلْخَنَّاسِ ﴿ مَعلق بِ وَ الْوَسُواسِ هُو الموسوس، وهو الشيطان، و(الوسواس) في الأصل اسم مصدر بمعنى الوسوسة، وإطلاقه على الشيطان يفيد المبالغة للفعل؛ أي: كثير الوسوسة، كقولهم: فلانٌ عَدْلٌ، كأنه لكمال اتصافه بالعدالة صار نفس العدالة.

﴿ اَلْخَنَّاسِ ﴿ اَلْحَثْمِرِ الْخُنُوسِ وهو الرجوع والتأخر، وذلك إذا ذَكر العبد ربه خنس الشيطان، فهو تارة يوسوس، وتارة يخنِس، قال مجاهد كَلَّلَهُ في الآية: «الشيطان يكون على قلب الإنسان، فإذا ذكر الله خَنس» (١).

ثم بين مكانه من الإنسان، فقال: ﴿ اللَّذِى يُوسُوسُ فِ صُدُودِ النَّاسِ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (٢٤/ ٧٥٤) وإسناده صحيح.

تعالى: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِالْفَحْسُ الَّهِ ﴿ البقرة: ٢٦٨].

ثم بيَّن حقيقته فقال: ﴿مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ﴿ اَي: يكون الشيطان الموسوس مِن الجنِّ ويكون مِن الإنس، كما قال تعالى: ﴿ شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُوزًا ﴾ [الأنعام: ١١٢].

## 🛞 الفوائد والأحكام:

- ١ ـ إثبات ربوبيته تعالى للناس، وملكه لهم، وإلهيته لهم.
  - ٢ ـ مشروعية التعوذ بالله بهذه الصفات.
- ٣ ـ افتقار الناس إلى ربهم في جلب منافعهم ودفع مضارهم، ولا سيما شرُّ عدوهم الشيطان؛ لأنه لا قيام للمربوب إلا بالرب، ولا صلاح إلا به؛ فإن الرب هو المربى القائم على غيره.
- ٤ ـ الرد على الاتحادية؛ لأن الآيات فرقت بين الرب والمربوب،
   والاتحادية يزعمونهما واحدًا.
- ٥ ـ أن شر الوسواس أعظم الشرور، وهو أصل جميع الشرور، ولهذا جاء التعوذ منه بثلاث من صفات الله تعالى، كما في الآيات الثلاث الأولى.
- ٦ أن هذه الصفات تقتضي رحمته تعالى بالناس، وأعظم ذلك وقايته إياهم من شر ذلك الوسواس، وبهذا تظهر المناسبة بين المستعاذ به والمستعاذ منه.
  - ٧ ـ أن الوسواس هو الشيطان الذي يوسوس بالشر.
- ٨ ـ أن وسوسته في الصدور، فهي معانٍ يلقيها في القلب ليست
   كلامًا يسمع في الآذان.

٩ ـ أنه عدوٌ باطنٌ لا يُدفع إلا باللجأ إلى الله بدعائه، والاستعاذة
 به، وأعظم ذلك ما علّمه الله نبيه عليه الصلاة والسلام وعباده المؤمنين.

١٠ ـ أن الشيطان يوسوس ويخنس، فإذا غفل العبد وسوس، وإذا ذكر الله خنس.

۱۱ ـ أن الشيطان خنَّاسٌ، أي كثير الخنوس، وهو الانقباض، وهو شيطان المؤمن.

۱۲ ـ أن الوسواس يكون من الإنس كما يكون من الجن، وأصله وسواس الجن، وكلاهما شيطان، كما قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ وَسواس الجن، وكلاهما شيطان، كما قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُوزًا ﴾ [الأنعام: ١١٢].

#### 

وإلى هنا ينتهي ما أردنا مِن القول في تفسير الجزء الثلاثين من الكتاب الكريم، وهو جزء عم يتساءلون، فللَّه الحمد على ما هدى ويسَّر، كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، سبحانه لا نحصي ثناء عليه، هو كما أثنى على نفسه، ونسأله تعالى أن يتقبل هذا العمل، وأن يجعله خالصًا لوجهه الكريم، إنه سبحانه بكل جميل كفيل، وهو حسبنا ونعم الوكيل. وصلى الله وسلم على محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.



# فهرس الموضوعات

| الصفحة<br> | ال <u>ا</u>                            | الموضوع                 |
|------------|----------------------------------------|-------------------------|
| ٥          |                                        | * المقدِّمة             |
| 11         |                                        | ١ ـ تفسير سورة (النبأ)  |
| ۳.         |                                        | ۲ ـ تفسير سور النازعات  |
| ٥٥         |                                        | ٣ ـ تفسير سورة (عبس)    |
| ٧٣         |                                        | ٤ ـ تفسير سورة التكوير  |
| ۸٥         |                                        | ٥ ـ تفسير سورة الانفطار |
| 97         |                                        | ٦ ـ تفسير سورة المطففين |
| ۱۱۷        |                                        | ٧ ـ تفسير سورة الانشقاق |
| ١٢٧        |                                        | ٨ ـ تفسير سورة البروج   |
| 154        |                                        | ۹ ـ تفسير سورة الطارق   |
| 107        |                                        | ١٠ ـ تفسير سورة الأعلى  |
| ۲۲۲        |                                        | ١١ ـ تفسير سورة الغاشية |
| ۱۷٤        | ······································ | ۱۲ ـ تفسير سورة الفجر   |
| ۱۸۹        |                                        | ١٣ ـ تفسير سورة البلد   |
| 197        |                                        | ١٤ ـ تفسير سورة الشمس   |
| ۲۰٤        |                                        | ١٥ ـ تفسير سورة الليل   |
| 711        |                                        | ١٦ ـ تفسير سورة الضحى   |
| Y 1 V      |                                        | ١٧ ـ تفسير سورة الشرح   |
| 777        |                                        | ۱۸ ـ تفسير سورة التين   |
| 777        |                                        | ١٩ ـ تفسير سورة العلق   |

| × | , | · | , , |     |  |
|---|---|---|-----|-----|--|
|   | 1 | ١ | •   | 120 |  |
|   |   |   |     | -40 |  |

| الصفحة | الموضوع                   |
|--------|---------------------------|
| 739    | ٢٠ ـ تفسير سورة القدر     |
| 7 2 0  | ٢١ ـ تفسير سورة البينة    |
| 707    | ۲۲ ـ تفسير سورة الزلزلة   |
| Y 0 A  | ٢٣ _ سورة العاديات        |
| 777    | ٢٤ ـ تفسير سورة القارعة   |
| 779    | ۲۵ ـ تفسير سورة التكاثر   |
| 377    | ٢٦ ـ تفسير سورة العصر     |
| 444    | ٢٧ ـ تفسير سورة الهمزة    |
| ۲۸۳    | ۲۸ ـ تفسير سورة الفيل     |
| ۲۸۷    | ٢٩ ـ تفسير سورة قريش      |
| 197    | ٣٠ ـ تفسير سورة الماعون   |
| 790    | ٣١ ـ تفسير سورة الكوثر    |
| ۲٠١    | ٣٢ ـ تفسير سورة الكافرون  |
| ۲۰۸    | ٣٣ ـ تفسير سورة النصر     |
| ٣١٥    | ٣٤ _ تفسير سورة المسد     |
| ٣٢.    | ٣٥ ـ تفسير سورة قل هو أحد |
| ۲۲٦    | ٣٦ ـ تفسير سورة الفلق     |
| ۱۳۳    | ٣٧ ـ تفسير سورة الناس     |
| ٥٣٣    | * فه سر الموضوعات         |