# الآب التي قيل بنزولها في الآل رضي الله عنهم

تاليف أمسين بسن صسالح هسران الحسداء حقوق الطبع غير محفوظة لمن أراد طباعته مجاناً أو بسعر التكلفة بشرط عدم الزيادة أو النقصان

> لطبعة الثانية لسنة 1432هـ / 2011م



للطباعة والنشر والتوزيع متميزون في طباعة الكتب

تلفون: (468957) ص. ب (14354) فاكس: 536250 سياد : 777215975 – 711450548



# تقديم القاضي العلامة محمد بن إسماعيل العمراني

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه وجنده. (وبعد):

فهذا كتاب (الآيات التي قيل بنزولها في أهل بيت النبي والليني و والنبي الليني ال

كتاب فيه عدة فوائد استطاع المؤلف حفظه الله أن يلم جمعها في هذا الكتاب، بحيث يستفيد المطالع له أن يحفظ عدة فوائد لا يكاد يحفظها إلا إذا طالع الكثير من كتب التفسير.

فلله دره فلقد جمع وأوعى فرضي الله عنه، وجزاه خيراً، وكتب أجره، وضاعف حسناته.

وسبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم.

محمد بن إسماعيل العمراني من ذي الحجة 1431هـ

Carried Co. بسم الله الرحمن الرحيم التاريخ / الموفق / حمدين اسماعيل العمراني. Bust elako en station for eland (وبور) هدا كتاب (الربّ التي قبلينرول) ولعد إلىنى صالسون داری و صحاسی ما لیون ایک العالم اسیای ک مراه الحرا . كتاب فيها عافي الما مالي العلم جمعا في هوا المتاب كيت رئيس المعاله إن المخطاعات فوائر لا ركاد كخفها الرا داط به بهرين لتركيف وسرره وافرح والوفيع بحرف المرين jeglisos polis siles con estas 187/31 1982

# تقديم العلامة الحبيب عمر بن محمد بن حفيظ

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله القائل: ﴿ شَيْءٍ بِأَمْرِرَتِهَا فَأَصْبَحُواْ لَا يُرَيِّ إِلَّا ﴾ [القمر: 17] والقائل: ﴿ بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ قَالَ إِنَّمَا ﴾ [ص: 29] وصلى الله وسلم على عبده وحبيبه الأمين المأمون، الموحى إليه بقوله تعالى: ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: 44] وبقوله: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَنَرْنَهُ لِلسَّانِكَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: 44] وبقوله: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَنَرْنَهُ لِللسَّانِكَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: 58] وبقوله: ﴿ وَمَا لُذُنَا ﴾ [مريم: 97] وبقوله: ﴿ وَمَا لَكُنُ اللهِ مِن الطاهرين، وأصحابه الغراطين الطاهرين، وأصحابه الغراطيان إلى يوم الدين.

### أما بعد:

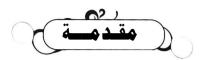
ولقد وفق الله المنور المبارك الشيخ أمين بن صالح هران الحداء، في مجال خدمة الأمة، ولم شعثها، والتقريب والتأليف بين قلوب أفرادها وجماعاتها، لجهود علمية

عليه وآله وصحبه وسلم، وبيان المصادر الموثوق بها في بيان ذلك، وإن الرجوع إلى الأصلين الأعظمين: كتاب الحق، وسنة رسوله بفهم الصحابة والتابعين، وتابعيهم بإحسان، خصوصاً في القضايا التي صارت ذات حساسية بين طوائف الأمة، وكثر الميل فيها إلى إفراط أو تفريط؛ لحصن مانع يجنب الأمة ورطات التعصب، والتنازع والتباغض، والتباعد والتعادي الذي يزينه الشيطان، ويمزق به وحدة الأمة وتكاتفها، فيفرقون دينهم ويصيرون شيعاً يلعن ويكفر ويعادي، بعضهم بعضاً، وذلك غاية ما يطمع فيه عدو الله، بعد أن أيس من إيقاعهم في الشرك الأكبر، والتنكر لأصل الدين، وهو بذلك التفريق والتعادي يعرضهم لخروجهم عن دائرة رسول الله، ولبراءته منهم، بشاهد قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَا الْهِلُمُ عِندَ اللهِ ووعيده في قوله الأنعام: 159 كما يعرضهم بذلك التفرق والاختلاف لعذاب الله ووعيده في قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَا التَفرق والاختلاف لعذاب الله ووعيده في قوله تعالى: ﴿ كَانَاكِ مُ مَعًا وَأَبْعَدُمُ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمَّعًا وَأَبْعَدُكُمْ أَلِهُ وَمَعَلْنَا لَهُمْ سَمَّعًا وَأَبْعَدُكُمْ أَلَ اللهُ عَلَى الله وعيده في قوله الله عرضهم بذلك التفرق والاختلاف لعذاب الله ووعيده في قوله الله عمان: ﴿ كَانَاكُ مُ مَنَّ الْمُعْرِمِينَ ﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّهُمْ فِيمًا إِن اللهُ مَن في قوله الله عراده الله على الله عليه المرادة 10 الله عمان 10 الله النه الله الله الله الله المناه الله النه المناه الله المناه الله المناه الله الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه اله المناه المناه المناه المناه الله المناه المن

فالرجوع بالصدق والإخلاص، وحسن التدبر إلى ما جاء عن الله ورسوله، وصلحاء الأمة، من خاصة العلماء والعارفين الأكابر، مخرج من تلك الورطات، وحصن من تلك الآفات.

فجزى الله المؤلف خير الجزاء، وبارك في مؤلفه، وأعظم به النفع في الأمة، وأحسن مثوبته، وزاده من فضله، وبالله التوفيق.

عمر بن محمد بن سالم بن حفيظ ابن الشيخ أبي بكر بن سالم 1/5/ 1432هـ



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسول الله وآله الطيبين الطاهرين، وبعد:

فهذه هي الرسالة الأولى من سلسلة: «فتح ذي الجلال في نبذ من فضائل الآل» جمعت فيها ما وقفت عليه من آيات قيل بنزولها في آل البيت المناهجية.

لتحوي الثانية: ما ورد من فضائلهم على لسان الحبيب الأعظم والمالية (1).

ولتتضمن الثالثة: ما ورد من فضائلهم على لسان سلف الأمة وأفاضل الأئمة.

عسى أن تحوي السلسلة جملة صالحة ونبذة كافية، لمن يريد معرفتهم.

وكنت في بادئ الأمر أجمعها لنفسي، ثم رأيت تنقيحها ونشرها:

لأني انتفعت بها، ولمست أثرها، فأحببت مشاركة إخواني في الخير؛ فلا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه.

ولأني مع بالغ الأسف وجدت جهلاً عند كثير من طلبة العلم، بل وبعض من ينتسب للعلم بفضائل هذه العترة، وإعراضاً من آخرين.

وتعبيراً عن حب الفقير لهم وشغفه بهم.

<sup>(1)</sup> ومنهجي في الرسالة الثانية: أن أجمع ما أقف عليه، وأستقرئ ما أصل إليه مما ورد في فضلهم من أحاديث، مقتصراً على ما صححه عالم معتبر فأكثر من علماء أهل السنة.

ودليل صدق وشاهد حق على تعظيم أئمة أهل السنة لأهل البيت وتشنيف مصنفاتهم بذكر فضائلهم.

وإدخالاً للسرور على قلب مشرفهم ومشرف العالم حبيب الحق وخير الخلق الليلة. وامتثالاً لوصيته أَلَيْنَانُو هم.

ورجاء الدخول في سلك من تشرف بخدمتهم، وتسبب في محبتهم.

وباعثاً لمحبتهم ومقوياً لها وهي هي.

ومحفزاً للاقتداء بهم، والتأسي بأخلاقهم.

وقبل ذلك ومعه وبعده: طلباً لمرضاة الرب جل جلاله وتقدست أساؤه. -وبكل نية صالحة نواها أو ينويها صالح من الأولين والآخرين.

فدونك الرسالة الأولى من المجموع، اقتصرت فيها على ما ورد أنه نزل في أهل البيت أو بعضهم وفيه فضيلة، فخرج بقولي هذا، أمور:

الأول: لم أذكر ما ليس بفضيلة ظاهرة، وإن قيل بنزوله فيهم، من مثل:

- أنهم المقصودون بذي القربي في قوله تعالى: ﴿ وَٱعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ للَّه خُمُسكُهُ وَلِلرَّسُولَ وَلِذِي أَلْقُرَّ فِي ﴾ [الأنفال: 4].

- ما ورد من جمع النبي صلى الله عليه وآله لأهله حين نزلت عليه: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتُكَ ﴾ [الشعراء:214] وفيهم على بن أبي طالب.

نعم في عدم استجابتهم له سوى على بن أبي طالب، ثم مدحه لعلى بأنه أخوه ووزيره و... فضيلة وأي فضيلة، لكنها ليست من قبيل نزول آية في فضله.

الثانى: لم أذكر ما لم ينزل فيهم من الآيات، وإن ارتبطت بها فضيلة للآل، وذلك

من مثل: المحاكاة لفضائل ذكرت في القرآن لأقوام سابقين، من مثل:

- قول مريم: ﴿ وَمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ الله عمران:37] إذ ورد أن الزهراء حصل لها موقف مشابه لما وقع لمريم من رزق الله تعالى، واستشهادها بقول مريم السابق، وحمد النبي الله على ذلك.
- ما ورد من اصطفاء الله تعالى لمريم على نساء العالمين، حيث أورد بعض المفسرين تحته ما ثبت أن الزهراء سيدة نساء العالمين.

وكذلك لم أذكر ما كان من قبيل امتثال الآية، كما في آية المناجاة، ﴿ وَاَذْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ. ﴾ [المجادلة:12] حيث ورد أنه لم يعمل بها قبل أن تنسخ سوى على بن أبي طالب.

### وكان منهجي في البحث كالتالي:

- اعتمدت على كتب التفسير بالأساس، ثم ألحقت ما وقفت عليه في غيرها من الكتب ككتب الفضائل والمناقب.
- -اعتمدت من كتب التفسير على الدر المنثور بالأساس -كونه متأخراً، وجامعاً؛ ولأنه يعزو الروايات لمضانها ثم ألحقت به ما وقفت عليه عند غيره مما لم يذكره.
- لم أقصد الاستقصاء، وإنها هذا ما وقفت عليه فيها بين يدي من المراجع المتيسرة، وهي تفاسير كلٍ من: عبد الرزاق الصنعاني، وابن أبي حاتم، والطبري، والبغوي، وابن كثير، والرازي، والثعلبي، والقرطبي، وابن عطية،

وابن الجوزي، والماوردي، والسيوطي، والألوسي، وأسباب النزول للواحدي، بالإضافة إلى بعض كتب المناقب والحديث، مما سيراه القارئ.

- لا أعدد المصادر التي ذكرت المسألة إلا إذا وجدت فائدة زائدة؛ لأن غرضي الاختصار.

وقد جاءت الرسالة في فصلين تحتهما مباحث كما يلي:

- الفصل الأول: ما نزل في عموم الآل علينكم

و فيه ميحثان:

اللبحث الأول: ما نزل في الآل البيال وحدهم.

المبحث الثاني: ما نزل في الآل الله وشيعتهم.

- الفصل الثاني: ما نزل في بعض الآل:

و فيه مباحث:

اللبحث الأول: ما نزل في الإمام على علي علي السلام

و فيه مسألتان:

المسألة الأولى: ما نزل في الإمام على عليسل وحده.

المسألة الثانية: ما نزل في الإمام على عليتُه وغيره من غير آل البيت.

- المبحث الثاني: ما نزل في الإمام الحسين عليسًا هم.
- المبحث الثالث: ما نزل في الإمام المهدى عليسًا هم.

### تنبيهات مهمات:

وبعد فهذه تنبيهات مهمات يحسن الالتفات إليها قبل الشروع في المقصود:

### التنبيه الأول:

لم أعتمد إلا على كتب أهل السنة المتسالم عليها؛ ولذلك فإنني لم أنقل عن الحاكم الحسكاني في شواهد التنزيل، ولا القندوزي في ينابيع المودة مع كثرة ما أورداه في كتابيهما مما يتعلق ببحثنا لأمور:

الأول: أن الحاكم الحسكاني وإن كان وصف بالعناية بالحديث، والإتقان، وكان حنفي الفقه (1)، إلا أن الظاهر من حاله أنه تشيع؛ ولذلك أورده أغا بزرك الطهراني الإمامي في كتابه الذريعة إلى تصانيف الشيعة (4: 194) وترجم له ثم قال: «ووجدت له مجلساً يدل على تشيعه».

والثانى: أن القندوزي وإن كان حنفياً إلا أنه يشكل على الاحتجاج به أمران:

الأمر الأول: أن الظاهر من كتابه الينابيع أنه تشيع.

والأمر الثاني: أنه ينقل كثيراً من كتب الشيعة الاثني عشرية، ومن طرقهم، كما يظهر لمن طالع كتابه.

ثم وإن سلم أنها سنيان فليسا بذي اعتبار ولا قبول عند أهل السنة، بل لا يكادان يعرفان عندهم، فأحببت الاكتفاء بالنقل عن كتب علماء أهل السنة الذين لم تشبهم شائبة تشيع، حتى يكون البحث أدعى للقبول، وفيها نقل كفاية وغنية.

<sup>(1)</sup> كما في ترجمته من سير أعلام النبلاء، وتذكرة الحفاظ.

### التنبيه الثاني:

لم أنشط لدراسة الروايات وتحقيق أسانيدها، لسببين:

السبب الأول: أن روايات بحثنا هذا لا تعدو كونها فضائل لأهل بيت النبوة، وعادة الأئمة من السلف فمن بعدهم هو التسامح في أحاديث الفضائل وخاصة فضائل كبار الصحابة.

وفي ذلك يقول رئيس الحنابلة في زمنه الإمام عبد الواحد التميمي في كتابه اعتقاد الإمام المبجل أحمد بن حنبل (ص:10) حاكياً منهج الإمام أحمد في هذا الشأن: (وكان يسلم أحاديث الفضائل ولا ينصب عليها المعيار، وينكر على من يقول: إن هذه الفضيلة لأبي بكر باطلة، وهذه الفضيلة لعلي باطلة؛ لأن القوم أفضل من ذلك).

وعلى هذا وقع اتفاق الفقهاء والأصوليين والمحدثين، على ما يقرره الإمام ابن حجر الهيتمي الشافعي في كتابه: «تطهير الجنان واللسان) (13) إذ يقول: (قلت: الذي أطبق عليه أئمتنا الفقهاء والأصوليون والحفاظ أن الحديث الضعيف حجة في المناقب، كما أنه بإجماع من يعتد به حجة في فضائل الأعمال).

وشاهد هذا تلك الكثرة الكاثرة من التواليف في المناقب وخاصة مناقب كبار الصحابة، التي ألفها كبار أئمة أهل السنة ولم ينزهوها عن الضعيف من الروايات، وعلى رأسهم إمام أهل السنة: أحمد بن حنبل في كتابه «فضائل الصحابة»، وغيره، فطالعها تجد مصداق ما قلت.

السبب الثاني: أن روايات التفسير أيضاً مما يتسامح فيه الأئمة، وذلك مقرر معروف عندهم، ونستشهد هنا مكتفين بقول إمام الجرح والتعديل يحيى القطان، ففي ترجمة جويبر بن سعيد من تهذيب التهذيب (2: 106): (قال أبو قدامة السرخسي:

قال يحيى القطان: تساهلوا في أخذ التفسير عن قوم لا يوثقونهم في الحديث، ثم ذكر الضحاك وجويبر ومحمد بن السائب، وقال: هؤلاء لا يحمل حديثهم ويكتب التفسير عنهم).

وأورد قول القطان هذا الحافظ الذهبي في ترجمة جويبر أيضاً، إلا أنه قال: (هؤلاء لا يحمد حديثهم) بدل: (لا يحمل).

من هنا فرق المحققون في نقد الروايات بين روايات الأحكام فشددوا، وروايات التفسير فتساهلوا؛ لأنه لم يسند من التفسير إلا القليل النادر، فضلاً عن أن يصح، حتى إن الإمام أحمد بن حنبل قال قولته المشهورة: (ثلاثة ليس لها أصل: التفسير والملاحم والمغازي).

وفي ذلك يقول الإمام ابن تيمية في أوائل كتابه مقدمة في التفسير: (ومعلوم أن المنقول في التفسير أكثره كالمنقول في المغازي والملاحم؛ ولهذا قال الإمام أحمد: ثلاثة أمور ليس لها إسناد: التفسير والملاحم والمغازي، ويروى ليس لها أصل أي إسناد؛ لأن الغالب عليها المراسيل).

فالأئمة يتساهلون في رواية الفضائل خاصة فضائل كبار الصحابة، ويتساهلون في روايات التفسير، وبحثنا هذا قد جمع بين الأمرين، إذ هو جملة من روايات فضائل أهل البيت التفسيرية، فلا ضير إذ لم نبحث في أسانيدها، ولم نقتصر فيها على الصحيح.

على أن المطالع لهذا البحث سيجد أن غالب رواياته لم تخل من أحد مقويين:

الأول: تعدد الطرق والروايات عن عدة من الصحابة أوالتابعين.

الثاني: وجود قرائن خارجية مؤيدة لتفسيرها بالآل،أوشواهد مصدقة لذلك، وسيرى القارئ نهاذج منها في ثنايا البحث حيث أشير إلى نزر منها.

### التنبيه الثالث:

أن ما ذكر في البحث هو ما نص على أنه نزل في الآل عَلَيْكُ تحديداً، ولم أتناول العمومات التي يأتي الآل في ذروتها، فكل مدح في القرآن الكريم فلأهل البيت قصب السبق فيه، ذلك أن الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة وكل أهل الجنة شباب، فكل ما مدح به أهل الجنة من صفات حسنة في القرآن فللحسن والحسين السياده فيها، وأبواهما خرر منهم أعنى علياً وفاطمة رضوان الله عليهم أجمعين.

### التنبيه الرابع:

أن ما نذكره في هذا البحث هو ما وقفنا عليه مما تناقلته كتب التفسير والمناقب، وهو قليل بالنسبة إلى ما نزل في الإمام على بن أبي طالب وحده، فضلاً عما نزل في عموم أهل البيت، وكبرهان على ذلك أسوق لك هاتين الروايتين:

الرواية الأولى: روى الإمام ابن عساكر في تاريخ دمشق (42: 363) ضمن ترجمة الإمام على بن أبي طالب: بسنده عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: ما نزل الله ما نز ل<sup>(1)</sup> في على.

الرواية الثانية: روى الخطيب في تاريخ بغداد (6: 221) رقم (3275): بسنده عن الضحاك عن ابن عباس قال: نزلت في على ثلاثهائة آية.

وقد روى هذه الرواية: ابن عساكر في تاريخ دمشق (42: 364) ضمن ترجمة الإمام على بن أبي طالب كرم الله وجهه، من طريق الخطيب البغدادي.

<sup>(1)</sup> صحح محقق المطبوعة المتن باستدراكه: ما نزل (في شأن أحد من كتاب) الله.

### التنبيه الخامس:

أنه قد ورد عن ترجمان القرآن وحبر الأمة عبد الله بن عباس: أنه ما من آية فيها يا أيها الذين آمنوا إلا وعلى رأسها وأميرها:

فقد روى الإمام أحمد بن حنبل في فضائل الصحابة (2: 654) رقم (1114) وابن أبي حاتم في تفسيره رقم (1034) بإسنادهما عن عكرمة عن ابن عباس قال: سمعته يقول: ليس من آية في القرآن يا أيها الذين آمنوا إلا وعلي رأسها وأميرها وشريفها، ولقد عاتب الله أصحاب محمد في القرآن وما ذكر علياً إلا بخير.

ورواها ابن أبي حاتم أيضاً برقم (3939): عن عكرمة، عن ابن عباس قال: «ما في القرآن آية ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [البقرة:104] إلا أن علياً شريفها وأميرها وسيدها، وما من أصحاب محمد إلا قد عوتب في القرآن إلا علي بن أبي طالب فإنه لم يعاتب في شيء منه» (1).

<sup>(1)</sup> زعم بعضهم أنه ليس في هذه الروايات فضيلة لعلي، بل إن فيها ذماً، واستدل على ذلك بأنه قد ورد في بعض الآيات التي صدرت بيا أيها الذين آمنوا ما يفيد الذم من مثل قوله تعالى: ﴿ (الصف: 2) تُدَمِّرُكُلُّ شَيْء بِأَمْر رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لا بُرُيَ ﴾ [الصف: 2]

وقد غفل هذا الزاعم عن تتمة الروايات التي استثنت مثل ذلك حين قالت: (وما من أصحاب محمد إلا قد عوتب في القرآن إلا علي بن أبي طالب فإنه لم يعاتب في شيء منه) فما كان في هذه الآيات من عتاب فعلى ليس داخلاً فيه.

وقد جاءت رواية ابن عباس هذه مرفوعة إلى رسول الله والمُنامَّة، رواها الحافظ أبو نعيم في حلية الأولياء (1: 64): حدثنا محمد بن عمر بن غالب ثنا محمد بن أحمد بن أبي خيثمة قال: ثنا عباد بن يعقوب ثنا موسى بن عثمان الحضر مي عن الأعمش عن مجاهد عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: ما أنزل الله آية فيها يا أيها الذين آمنوا إلا وعلى رأسها وأمبرها.

إلا أن أبا نعيم أشار إلى تقديم الموقوف على المرفوع حين عقب بقوله بعد ذلك: (قال الشيخ<sup>(1)</sup> عِشِه: لم نكتبه مرفوعاً إلا من حديث ابن أبي خيثمة والناس رووه مو قو فاً).

وهذه فضيلة عظيمة لمولانا أمير المؤمنين على بن أبي طالب، اكتفيت بالإشارة إليها هنا.

(1) هو مؤلف الحلية: الحافظ أبو نعيم الأصبهاني.

### التنبيه السادس:

أنه ورد في بعض الروايات عن علي بن أبي طالب أنه إمام المتقين، فقد أخرج الإمام الحاكم في المستدرك (3: 148) رقم (4668): حدثنا أبو بكر بن إسحاق أنبأ محمد بن أيوب أنا عمرو بن الحصين العقيلي أنبأ يحيى بن العلاء الرازي ثنا هلال بن أبي حميد عن عبد الله بن أسعد بن زرارة عن أبيه قال: قال رسول الله والمسلمين وإمام المتقين وقائد الغر المحجلين.

وحكم على الحديث بقوله: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

وفي معرفة الصحابة لأبي نعيم الأصبهاني رقم (3545): حدثنا محمد بن محمد بن أهد، ثنا محمد بن عبد الله الحضرمي، ثنا أبو بكر بن أبي شيبة، ثنا أحمد بن مفضل، حدثنا جعفر الأحمر، عن هلال أبي أبوب الصيرفي، عن أبي كثير الأنصاري، عن عبد الله بن أسعد، قال: قال رسول الله بي التهيت ليلة أسري بي إلى السدرة المنتهى، فأوحي إلي في علي بثلاث: أنه إمام المتقين، وسيد المسلمين، وقائد الغر المحجلين إلى جنات النعيم».

ثم أشار إلى بعض الطرق الأخرى للحديث بقوله: (رواه رباح بن خالد، ويحيى بن أبي كثير، عن جعفر الأحمر مثله، ورواه أبو غسان، عن إسرائيل، عن هلال الوزان، عن رجل من الأنصار، عن محمد بن عبد الرحمن بن أسعد، وقال عمرو بن الحصين عن يحيى بن العلاء، عن هلال الوزان، عن عبد الله بن أسعد بن زرارة، عن أبيه).

وعليه فأيها آية تحدثت عن المتقين وصفاتهم، فلمولانا على عليسم الصدارة فيها.

### التنبيه السايع:

قد أكثرت من النقل عن تفسير ابن أبي حاتم مباشرة أو بواسطة، فنقلت عنه في أكثر من ثلاثين موطناً، وفي النقل عنه فوائد يعرفها أهل العلم، منها أنه وهو الإمام الثبت المتقن، له منهج فيها يورده في تفسيره من روايات، حيث يقتصر في روايات كتابه على أصح الأسانيد، فقال في مقدمة تفسيره ص (14): (الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على محمد خاتم الأنبياء وعلى آله أجمعين.

سألنى جماعة من إخواني إخراج تفسير القران مختصراً بأصح الأسانيد، وحذف الطرق والشواهد والحروف والروايات، وتنزيل السور، وأن نقصد لإخراج التفسير مجرداً دون غيره، متقصِّين تفسير الآي حتى لا نترك حرفاً من القران يوجد له تفسير إلا أخرج ذلك.

فأجبتهم إلى ملتمسهم، وبالله التوفيق، وإياه نستعين، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

فتحريت إخراج ذلك بأصح الأخبار إسناداً، وأشبهها متناً، فإذا وجدت التفسس عن رسول الله ﷺ، لم أذكر معه أحداً من الصحابة ممن أتى بمثل ذلك، وإذا وجدته عن الصحابة، فإن كانوا متفقين ذكرته عن أعلاهم درجة بأصح الأسانيد، وسميت مو افقيهم بحذف الإسناد.

وإن كانوا مختلفين ذكرت اختلافهم، وذكرت لكل واحد منهم إسناداً، وسميت مو افقيهم بحذف الإسناد، فإن لم أجد عن الصحابة ووجدته عن التابعين عملت فيها أجد عنهم ما ذكرته من المثال في الصحابة، وكذا أجعلُ المثال في أتباع التابعين وأتباعهم) انتهي.

### التنبيه الثامن:

أن غالب إن لم نقل جميع ما أوردناه في البحث، من روايات وأقوال تقرر نزول آيات من القرآن الكريم في أهل بيت النبوة، من كتبنا أهل السنة، قد روته أيضاً الفرق الأخرى كالزيدية والاثني عشرية، ولا ينبغي للمنصف تكذيب كل ما رواه غير أهل مذهبه لمجرد أن أهل مذهبه لم يرووه، فكيف لو توافقت الفرق على رواية شيء ما؟

ورحم الله الإمام ابن القيم فقد أنصف حين قال في كتابه الصواعق المرسلة (2: 616 – 617): (إن فقهاء الإمامية من أولهم إلى آخرهم ينقلون عن أهل البيت أنه لا يقع الطلاق المحلوف به، وهذا متواتر عندهم عن جعفر بن محمد وغيره من أهل البيت.

وهب أن مكابراً كذبهم كلهم، وقال: قد تواطئوا على الكذب عن أهل البيت، ففي القوم فقهاء وأصحاب علم ونظر في اجتهاد، وإن كانوا مخطئين مبتدعين في أمر الصحابة فلا يوجب ذلك الحكم عليهم كلهم بالكذب والجهل.

وقد روى أصحاب الصحيح عن جماعة من الشيعة وحملوا حديثهم واحتج به المسلمون، ولم يزل الفقهاء ينقلون خلافهم ويبحثون معهم، والقوم وإن أخطأوا في بعض المواضع لم يلزم من ذلك أن يكون جميع ما قالوه خطأ حتى يرد عليهم هذا لو انفردوا بذلك عن الأمة، فكيف وقد وافقوا في قولهم من قد حكينا قولهم، وغيره ممن لم تقف على قوله).

ولم أشأ أن أطيل البحث بذكر روايات الفرق الأخرى، الموافقة لروايات أهل السنة، فاكتفيت بالإشارة إلى ذلك في هذا التنبيه، وهو كاف للمنصف النبيه.

وليست تلك الموافقة حكراً على الزيدية والاثنى عشرية، بل المعتزلة أيضاً كما في تفسير الكشاف، وحتى الإباضية فإن المطالع لتفاسيرهم كتفسير إطفيش، أو هميان الزاد، أو الهواري، يجدهم قد نقلوا نزول آيات كثيرة في أهل البيت أو بعضهم، كما هو الشأن في:

- آبة الإنفاق لبلاً و نهاراً سماً وجهاراً.
- آية: ﴿ إِلَّا اللَّهَ إِنِّهَ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ أَنَّ قَالُواْ أَجِئَنَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ ءَالِمَتِنَا فَأَنْنَا بِمَا تَعَدُنَا ﴾ [القصص: 61].
  - ﴿ أَلَّا تَعَبُّدُواْ إِلَّا أَلَّهُ ﴾ [الإنسان:8].
  - ﴿ سَيَجْعَلُ لَمُمُ ٱلرَّحْمَٰنُ وُدًّا ﴿ آ ﴾ [مريم:96].
  - ﴿ فِيمَا إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمِّعًا ﴾ [السجدة:18].
    - وعشر آيات سمى فيها على مؤمناً.
      - وآية التطهير.
    - ﴿ ﴿ وَأَذَكُرَ أَخَاعَادِ إِذْ ﴾ [المجادلة:22].
  - ﴿ أَبِلَ هُوَ مَا أَسْتَعْجَلْتُم بِهِ ] وبيتُ فِيهَا عَذَاكُ أَلِيمٌ ﴿ الْأَحْزَابِ: 58].
    - و ﴿ شَيْءٍ بِأَمْرٍ ﴾ [الحج:19].
      - وآبة الماهلة.
      - وغيرهن من الآيات.

### التنبيه التاسع:

المطالع للتفاسير الأثرية الروائية يجد أنها قد تأتى على أوجه، منها: التفسير بالحد والمطابقة، ومنها: التفسير بالمثال والمصداق، ومنها التفسير الإشاري، وهذا شائع عند السلف فمن بعدهم.

### والمقصود هنا هو:

التنبيه على أن جملة من روايات بحثنا هذا قد جاءت على ذلك المنوال:

- ففسرت آيات ظاهرها العموم: بتفاسير خاصة، وهي تخرج على أن ذلك من قبيل ذكر أبرز مصاديق الآية، وأولى من يدخل فيها.
- كما فسم ت آياتٌ ظاهر سياقها أنها في أمم سابقة: بأنها في هذه الأمة، أو أناس منها، وهو من باب التنظير أو الجرى والتطبيق، وما ذلك إلا لأن القرآن الكريم كتاب حي يصلح لكل زمان ومكان.
- كما فسم ت آياتٌ ظاهر سياقها أنها في أهل الكفر بأنها في بعض هذه الأمة، من باب القياس وأنهم شابهوهم في حيثية من الحيثيات.
- كما فسرت آياتٌ تفسراً إشارياً، وهو: تأويل القرآن بغير ظاهر لفظه، لإشارات خفية تظهر لبعض أولي العلم، مع إمكان الجمع بينها وبين الظاهر المراد من الآيات الكريمة.

وفي مقدمة بحث (تفسير الآل) تأصيل لذلك، وشرح مطعم بالأمثلة والناذج إن شاء الله تعالى.

### التنبيه العاشر:

استنكر بعض الأفاضل إدخال جملة من الآيات التي فسرت بأهل البيت، ضمن عنوان الآيات التي نزلت في الآل، حيث ظن أنه لا يقال: الآية نزلت في الأمر الفلاني إلا إن كان ذلك الأمر هو سبب نزولها، وهي غفلة منه عن عادة السلف حيث يطلقون "نزول الآية في كذا" ويستخدمونه بها يشمل المعنيين: نزول السبب، ونزول تضمن الحكم وشمول المعني.

وفي ذلك يقول الإمام الزركشي في البرهان في علوم القرآن (1: 13): (وقد عرف من عادة الصحابة والتابعين أن أحدهم إذا قال: نزلت هذه الآية في كذا، فإنه يريد بذلك: أن هذه الآية تتضمن هذا الحكم، لا أن هذا كان السبب في نزولها).

ومنه قول الإمام ابن تيمية في أوائل كتابه مقدمة في التفسير (ص 7): (وقو لهم نزلت هذه الآية في كذا، يراد به تارة: أنه سبب النزول، ويراد به تارة: أن هذا داخل في الآية وإن لم يكن السبب، كما تقول: عنى بهذه الآية كذا).

وقد نقل عبارة ابن تيمية هذه السيوطي في الإتقان في علوم القرآن مقراً لها.

وقول السلف - خاصة الصحابة- بنزول الآية في كذا من القوة بحيث عده كثير من المحدثين من قبيل المرفوع إلى النبي عَيَالِيٌّ.

وفي ذلك قال الإمام الزركشي في البرهان في علوم القرآن (1: 32): (وجماعة من المحدثين يجعلون هذا من المرفوع المسند كما في قول ابن عمر في قوله تعالى:" نساؤكم حرث لكم" وأما الإمام أحمد فلم يدخله في المسند، وكذلك مسلم وغيره، وجعلوا هذا مما يقال بالاستدلال وبالتأويل). وقال الإمام ابن تيمية في كتابه مقدمة في التفسير (ص 7): (وقد تنازع العلماء في قول الصاحب نزلت هذه الآية في كذا: هل يجري مجرى المسند كما يذكر السبب الذي نزلت لأجله أو يجري مجرى التفسير منه الذي ليس بمسند؟ والبخاري يدخله في المسند وأكثر المساند على هذا الاصطلاح كمسند أحمد وغيره، بخلاف ما ذكر سبباً نزلت عقبة فإنهم كلهم يدخلون مثل هذا في المسند).

وقبلهما قال الحاكم النيسابوري في المستدرك (2: 283): (ليعلم طالب هذا العلم أن تفسير الصحابي الذي شهد الوحي والتنزيل عند الشيخين حديث مسند).

ويعني بالشيخين: البخاري ومسلم.

وهو اختيار الحاكم كما في كتابه معرفة علوم الحديث (1: 59) حيث قال: (فإن الصحابي الذي شهد الوحي والتنزيل فأخبر عن آية من القرآن أنها نزلت في كذا وكذا فإنه حديث مسند).

### التنبيه الحادي عشر:

علم مما سبق ويأتي أن روايات بحثنا هذا منها ما هو من قبيل سبب نزول الآية، ومنها ما هو من قبيل التفسير، ثم إن ما هو من قبيل تفسير الآية منه ما هو من قبيل التفسير بالحد أو المطابقة، ومنه ما هو من قبيل ذكر أبرز المصاديق، وأعلى الأمثلة والنهاذج.

وحتى لا يظن البعض عدم أو قلة جدوى بعض ما ذكر أنبه على مسألتين:

الأولى: أن الوارد من أسباب النزول على حالتين:

الحالة الأولى: إن كان لفظه عاماً: فيأتى فيه الخلاف في مسألة: هل العبرة بعموم اللفظ أم بخصوص السبب؟

وعلى القول بأن العرة بعموم اللفظ، فلا يفقد السبب خصوصيته.

وإن كان اللفظ ليس بعام: فلا تشمل الآية إلا من نزلت فيه، وفي ذلك قال السيوطى في الإتقان (1: 91): (قد علمت مما ذكر أن فرض المسألة في لفظ له عموم، أما آية نزلت في معين ولا عموم للفظها فإنها تقصر عليه قطعاً).

### الثانية: ما ورد أنه المراد من الآية:

إن كان من قبيل ذكر المصداق والمثال: فإنه وإن شمل غيره، لكن ما ورد التنصيص عليه من قبل السلف له مزيد خصوصية.

وإن كان من قبيل التفسير بالحد والحقيقة: فهو خاص بمن فسر به، والفضيلة فه ظاهرة.

### التنبيه الثاني عشر:

قد تختلف أنظار الباحثين في تصحيح الروايات الواردة في نزول بعض الآيات في آل البيت، والذي أحب أن أنبه عليه هو: أن هذه الروايات لا تخلو من فضيلة لآل البيت على أية حال.

وبيانه:

أن الروايات لا تخلو إما أن تكون صحيحة أو ضعيفة:

ـ فعلى القول بصحتها فلا كلام.

- وعلى القول بضعفها أو أن غيرها أصح منها فلا تخلو من فائدة، ذلك أن كون الآية الكريمة تحتمل تفاسير معينة تجعل من تلك التفاسير ذات أهمية، حيث ذكرت تلك التفاسير من بين سائر التفاسير والمعاني على أنها مما قد يكون مراداً في الآية.

وهذا أوان الشروع في المقصود سائلاً المولى الرضا والقبول:

# الفصل الأول ما نسزل في عمسوم الآل رضي الله عنهم

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: ما نزل في الآل عِشْعُه وحدهم.

-المبحث الثاني: ما نزل في الآل عِشْعُه وشيعتهم.







# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ آهْدِنَاٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾.

قال الإمام الثعلبي في تفسيره المسمى الكشف والبيان(1): (أخبرنا أبو محمّد عبد الله بن محمّد العايني، حدّثنا أبو الحسين محمد بن عثان النصيبي ببغداد، حدّثنا أبو القاسم()(2) ابن نهار، حدّثنا أبو حفص المستملي، حدّثنا أبي، حدّثنا حامد بن سهل، حدَّثنا عبد الله بن محمّد العجلي، حدّثنا إبراهيم بن جابر، عن مسلم بن حيّان، عن بريدة في قوله تعالى: ﴿ آهْدِنَاٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ١٠ ﴾ قال: صراط محمّد وآله)(٥).

<sup>(1)</sup> لم أعتمد كتابة الجزء والصفحة؛ لاختلاف ذلك باختلاف الطبعات، ولسهولة الرجوع إلى مضان النقو لات لارتباطها بالآيات الكريمات، والوصول إليها ميسور.

<sup>(2)</sup> كذا في الأصل.

<sup>(3)</sup> وأورد البغوي في تفسير الآية عن أبي العالية والحسن أن الصراط المستقيم هم: النبي وصاحباه والآل، وعن شهر ابن حوشب أنه الصحابة والآل.

# الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ دُونِ ٱللَّهِ قُرْبَانًا ءَالِمُ أَأَ ﴾ [البقرة:37].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج الديلمي في مسند الفردوس بسند واه (1) عن علي قال: سألت النبي والمنت عن قول الله: (دُونِ اللهِ فُرَّبَانًا عَلِمُ مَ الْمِنْ وَاللهُ عَلَيْ اللهُ أَهْ اللهُ أَهْ اللهُ اللهُ اللهُ أَهْ الله وحواء بجدة وإبليس ببيسان والحية بأصبهان، وكان للحية قوائم كقوائم البعير ومكث آدم بالهند مائة سنة باكياً على خطيئته حتى بعث الله إليه جبريل وقال: يا آدم ألم أخلقك بيدي؟ ألم أنفخ فيك من روحي؟ ألم أسجد لك ملائكتي؟ ألم أزوجك حواء أمتي؟ قال: بلى قال: فيا هذا البكاء؟ قال: وما يمنعني من البكاء وقد أخرجت من جوار الرحمن! قال: فعليك بهؤلاء الكلمات، فإن الله قابل توبتك وغافر ذنبك، قل: اللهم إني أسألك بحق محمد وآل محمد سبحانك لا إله إلا أنت عملت سوءاً وظلمت نفسي فاغفر في إنك أنت الغفور الرحيم، اللهم إني أسألك بحق محمد وآل محمد سبحانك لا إله إلا أنت عملت سوءاً وظلمت بلرحيم.

فهؤلاء الكلمات التي تلقى آدم.

<sup>(1)</sup> وفي بعض النسخ: (رواه).

وقد أخرج ابن المغازلي في «مناقب أمير المؤمنين» برقم(89): أنا أحمد بن محمد بن عبد الوهاب إجازة أنا أبو أحمد عمر بن عبيد الله بن شوذب ثنا محمد بن عثمان ثني محمد بن سليان بن الحارث ثنا محمد بن على بن خلف العطار ثنا حسين الشقر ثنا عمرو بن أبي المقدم عن أبيه عن سعيد بن جبير عن عبد الله بن عباس قال سئل النبي وفاطمة والحسن والحسين إلا تبت على فتاب عليه».

# الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَأَدْخُلُواْ ٱلْبَابِ سُجَكًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَغْفِرْ لَكُمْ خَطَيَكُمْ ﴾ [البقرة: 58].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (أخرج ابن أبي شيبة عن علي بن أبي طالب قال: إنّا مثلنا في هذهِ الأمّة كسفينة نوح، وكباب حطّةٍ في بني إسرائيل).

### بيان:

قول الإمام علي بن أبي طالب عليته هذا، كما ذكر السيوطي رواه عنه ابن أبي شيبة وسنده حسن.

وقد روي نحو قول الإمام علي عليته مرفوعاً إلى النبي والما من طريق عدة من الصحابة، هم: علي، وأبو ذر، وابن عباس، وأبو سعيد الخدري، وأنس بن مالك، وسلمة بن الأكوع، وعبد الله بن الزبير.

واختلف في صحة الحديث المرفوع إلى النبي ولينه وقد قواه جمع من أهل العلم، منهم:

- الحافظ السخاوي في استجلاب ارتقاء الغرف(2: 484) بقوله: (وبعض هذه الطرق يقوى بعضاً).
- والإمام ابن حجر الهيتمي إذ قال في الصواعق (2: 445): (وجاء من طرق عديدة يقوى بعضها بعضاً).

وقال في شرح الهمزية (227): (وصح حديث: إن أهل بيتي مثل سفينة نوح من ركبها نجا، ومن تخلف عنها هلك).

- والشيخ خالد با بطين في تعليقه على كتاب السخاوي السابق، فراجعه.

وتفصيل الكلام على طرق الحديث، وموقف العلماء منه إن شاء الله تعالى موكول إلى الرسالة الثانية من هذه السلسلة.

# الآية

قوله تعالى: ﴿ فَالْوا هَذَا عَارِضٌ مُعَطِرُنا عَلَى اللَّهُ مَا اسْتَعْجَلْتُم ﴾ [آل عمران: 33].

في صحيح البخاري (3: 1263): (قال ابن عباس: وآل عمران المؤمنون من آل إبراهيم وآل عمران وآل ياسين وآل محمد عليها).

وقال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (أخرج ابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم من طريق عليّ عن ابن عبّاس في قوله: (وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ).

قال: هُم المؤمنون مِن آل عمران، وآل إبراهيم، وآل ياسين وآل محمّد (﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وفي الكشف والبيان للثعلبي (1): (حدَّثنا أبو محمَّد عبد الله بن محمَّد القاضي، قال: حدَّثنا أبو الحسن محمّد بن عثمان بن الحسن النصيبي قال: حدَّثنا أبو بكر محمّد بن الحسين بن صالح السبيعي، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدّثنا أحمد بن ميثم بن أبي نعيم، قال حدَّثنا أبو جُنادة السلولي، عن الأعمش، عن أبي وائل قال: قرأتُ في مصحف عبد الله بن مسعود: (إِنَّ اللهَّ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ [وآل محمّد] على العَالمين).

وفي تفسير البحر المحيط: (وقرأ عبد الله: وآل محمد على العالمين).

وفي تفسير الألوسي: (وروى عن أئمة أهل البيت أنهم يقرءون وآل محمد على العالمن).

<sup>(1)</sup> نقلت الرواية بواسطة، ولم أجدها في المكتبة الشاملة، فليراجع.

### بیان:

أجمع المسلمون عامتهم وخاصتهم أن مصحف عثمان الذي بين أيدي المسلمين هو المصحف الذي يقطع به ويشهد على الله عز وجل، وما روى من قراءات منسوبة إلى بعض التابعين أو الصحابة أو النبي ﷺ فهي وإن صح سندها، لم يقطع بكونها قرآناً، إلا أن المحققين من أهل العلم على اعتبارها في مجالات عدة، أذكر منها هنا مجالين:

المجال الأول: مجال التفسير والتبيين لمعاني الكتاب العزيز الذي بين أيدينا: وأقوال أهل العلم وصنيعهم في مصنفاتهم، لا يسع له هذا المختصر، فأكتفي بنقل واحد فيه غنية:

قال الإمام الزركشي في البرهان في علوم القرآن (1: 336): (قال أبو عبيد في كتاب فضائل القرآن: إن القصد من القراءة الشاذة تفسير القراءة المشهورة وتبيين معانيها، وذلك كقراءة عائشة وحفصة: (حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى صلاة العصر)...

وساق بعض الأمثلة، ثم قال:

(فهذه الحروف وما شاكلها قد صارت مفسرة للقرآن، وقد كان يروى مثل هذا عن بعض التابعين في التفسير فيستحسن ذلك، فكيف إذا روى عن كبار الصحابة، ثم صار في نفس القراءة فهو الآن أكثر من التفسير وأقوى، فأدنى ما يستنبط من هذه الحروف: معرفة صحة التأويل، على أنها من العلم الذي لا يعرف العامة فضله إنها يعرف ذلك العلماء).

## المجال الثاني: مجال العمل في الأحكام:

فقد روى الإمام مالك في الموطأ عن حميد بن قيس المكي أنه أخبره قال: كنت مع مجاهد وهو يطوف بالبيت، فجاءه إنسان فسأله عن صيام أيام الكفارة أمتتابعات أم يقطعها؟ قال حميد: فقلت له: نعم يقطعها إن شاء، قال مجاهد: لا يقطعها فإنها في قراءة أبى بن كعب: " ثلاثة أيام متتابعات"

قال مالك: وأحب إلى أن يكون ما سمى الله في القرآن يصام متتابعاً.

وقد علق الإمام ابن عبد البر المالكي في شرحه على الموطأ المسمى بالاستذكار بقوله (3: 350): (وفيه جواز الاحتجاج من القراءات بها ليس في مصحف عثمان إذا لم يكن في مصحف عثمان ما يدفعها، وهذا جائز عند جمهور العلماء وهو عندهم يجرى مجرى خبر الواحد في الاحتجاج به للعمل بها يقتضيه معناه دون القطع عن مغيبه).

وقال الإمام السيوطي الشافعي في الإتقان (1: 219): (اختلف في العمل بالقراءة الشاذة: فنقل إمام الحرمين في البرهان عن ظاهر مذهب الشافعي أنه لا يجوز، وتبعه أبو نصر القشيري، وجزم به ابن الحاجب؛ لأنه نقله على أنه قرآن ولم يثبت.

وذكر القاضيان أبو الطيب والحسين، والروياني، والرافعي العمل ما تنزيلاً لها منزلة خبر الآحاد، وصححه ابن السبكي في جمع الجوامع وشرح المختصر).

### وفي كلمة جامعة وفيها ذكر المجالين السابقين:

قال ابن عبد البر في الاستذكار (2: 486): (قال أبو عمر: الذي عليه جماعة الأمصار من أهل الأثر والرأي: أنه لا يجوز لأحد أن يقرأ في صلاته نافلة كانت أو مكتوبة بغس ما في المصحف المجتمع عليه، سواء كانت القراءة المخالفة له منسوبة لابن مسعود أو إلى أبي، أو إلى ابن عباس أو إلى أبي بكر أو عمر أو مسندة إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

وجائز عند جميعهم القراءة بذلك كله في غير الصلاة، وروايته، والاستشهاد به على معنى القرآن، ويجرى عندهم مجرى خبر الواحد في السنن، لا يقطع على عينه، ولا يشهد به على الله تعالى).

الآية

قوله تعالى في آية المباهلة: ﴿مَّا كَانُواْبِهِ عَيْسَتُمْزِءُ وِنَ ۞ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلَكُم ﴾ [آل عمران: 61].

جاء في الدر المنثور عدة روايات في دعوة الحبيب المستناطية حين أراد المباهلة لعلي وفاطمة والحسنين عليا ، أقتصر منها اختصاراً على ما يلي:

(وأخرج الحاكم وصححه وابن مردويه وأبو نعيم في الدلائل عن جابر قال: قدم على النبي والمناي العاقب والسيد فدعاهما إلى الإسلام فقالا: أسلمنا يا محمد قال: كذبتها إن شئتها أخبرتكها بها يمنعكها من الإسلام قالا: فهات قال: حب الصليب وشرب الخمر وأكل لحم الخنزير قال جابر: فدعاهما إلى الملاعنة فواعداه إلى الغد فغدا رسول الله وأخذ بيد على وفاطمة والحسن والحسين ثم أرسل اليهها فأبيا أن يجيباه وأقرا له فقال: والذي بعثنى بالحق لو فعلا لأمطر الوادي عليهها ناراً.

قال جابر: فيهم نزلت ﴿كَانُواْبِهِ، يَسَّتُمْزِءُونَ ١٠٠٠ ﴾ [آل عمران:61].

قال جابر: ﴿ مَا حَولَكُم ﴾ رسول الله ﴿ يَشَيْنَ وَعَلَى وَ ﴿ يَسْتَهَرْنِهُ وَنَ ﴾ الحسن والحسين ﴿ وَلَقَدُ ﴾ فاطمة.

وأخرج الحاكم وصححه عن جابر «أن وفد نجران أتوا النبي روسي فقالوا: ما تقول في عيسى؟ فقال: هو روح الله وكلمته وعبد الله ورسوله قالوا له: هل لك أن نلاعنك أنه ليس كذلك؟ قال: وذاك أحب إليكم؟ قالوا: نعم قال: فإذا شئتم فجاء وجمع ولده الحسن والحسين فقال رئيسهم: لا تلاعنوا هذا الرجل فوالله لئن لاعنتموه ليخسفن بأحد الفريقين فجاؤوا فقالوا: يا أبا القاسم إنها أراد أن يلاعنك سفهاؤنا وإنا نحب أن تعفينا، قال: قد أعفيتكم ثم قال: إن العذاب قد أظل نجران».

وأخرج مسلم والترمذي وابن المنذر والحاكم والبيهقي في سننه عـن سـعد بـن أبي وقاص قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿مَّا كَانُواْبِهِ عِينَتَّمْ زِءُونَ ١٠٠٠ ﴾ دعا رسول الله عليه علياً و فاطمة وحسناً وحسيناً فقال: «اللهم هؤلاء أهلي».

وأخرج ابن جرير عن علباء بن أحمر اليشكري قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿مَّا كَانُواْ بِهِ عِسْتَهُزهُ وِنَ ١٠٠٠ ٨٠.

أرسل رسول الله الله الله الله الله الله المالية والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمسين ودعا اليهود ليلاعنهم فقال شاب من اليهود: ويحكم أليس عهدكم بالأمس إخوانكم الذين مسخوا قردة وخنازير؟ لا تلاعنوا فانتهوا).

الآية السادسة

قوله تعالى ﴿ فَأَنِنَا بِمَا نَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [آل عمران: 103]

قال الإمام ابن حجر الهيتمي في الصواعق المحرقة (2: 444) وهو يعدد بعض الآيات الواردة في أهل البيت: (الآية الخامسة: قوله تعالى: ﴿فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [آل عمران:103].

أخرج الثعلبي في تفسيرها عن جعفر الصادق هيئ أنه قال: نحن حبل الله الذي قال الله فيه: ﴿ فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَاۤ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّندِ قِينَ ﴾ [آل عمران:103].

وكان جده زين العابدين إذا تبلا قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللّه وَكُونُواْ مَعَ الصَدوقين والدرجات العلية، وعلى وصف المحن وما انتحلته المبتدعة اللحوق بدرجة الصادقين والدرجات العلية، وعلى وصف المحن وما انتحلته المبتدعة المفارقون لأئمة الدين والشجرة النبوية، ثم يقول: وذهب آخرون إلى التقصير في أمرنا المفارقون لأئمة الدين والشجرة النبوية، ثم يقول: وذهب آخرون إلى التقصير في أمرنا واحتجوا بمتشابه القرآن فتأولوا بآرائهم واتهموا مأثور الخبر... إلى أن قال: فإلى من يفزع خلف هذه الأمة، وقد درست أعلام هذه الملة، ودانت الأمة بالفرقة والاختلاف يكفر بعضهم بعضا، والله تعالى يقول: ﴿ كَذَلِكَ بَعَرِي ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ وَ وَلَقَدْ مَكَنَّهُمْ فَي يَكُفر بعضهم بعضا، والله تعالى يقول: ﴿ كَذَلِكَ بَعْرِي ٱللّهُ وَلَاكُمْ اللّه بهم على عباده، ولم أهل الكتاب وأبناء أئمة الهدى ومصابيح الدجى، الذين احتج الله بهم على عباده، ولم يدع الخلق سدى من غير حجة، هل تعرفونهم أو تجدونهم إلا من فروع الشجرة يدع الخلق سدى من غير حجة، هل تعرفونهم أو تجدونهم إلا من فروع الشجرة المباركة وبقايا الصفوة الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً وبرأهم من الآفات وافترض مودتهم في الكتاب).

ويدل على صحة هذا التفسير: أمور منها: حديث الأمر بالتمسك بالثقلين: كتاب الله وعترة النبي محمد والله عنها:

### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَا ٱلِّعِلْمُ عِندَ ٱللَّهِ وَأُبَلِّفُكُم مَّاۤ أَرْسِلْتُ بِهِ ۦ وَلَكِكِنِّيٓ ﴾ [النساء: 29].

قال الإمام ابن المغازلي الشافعي في المناقب رقم (362): أخبرنا أحمد بن محمد بن عبد الوهاب إجازة أن أبا أحمد عمر بن عبد الله بن شوذب أخبرهم قال: حدثنا جعفر بم محمد الجلودي حدثنا قاسم بن محمد بن حماد حدثنا جندل بن والق عن محمد بن عثمان المازني عن الكلبي عن كامل بن العلاء عن أبي صالح عن ابن عباس في قول الله عزوجل ﴿ قَالَ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَاللَّهِ وَأُبَلِّفُكُم مَّا أُرْسِلْتُ بِدِ وَلَكِكِنِّي ﴾ [النساء:29] قال: لا تقتلوا أهل بيت نبيكم إن الله من يقول في كتابه: ﴿ كَانُوا بِهِ ٤ ﴾ [آل عمران: 6] قال: كان أبناء هذه الأمة: الحسن والحسين، وكان نساؤها فاطمة، وأنفسهم: النبي وعلى.

# الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ يَوْمِ عَظِيمِ ١١ ﴾ قَالُوا أَجِئْنَنا لِتَأْفِكُنا عَنْ ءَالِمَتِنَا فَأَنْنَا بِمَا ﴾ [النساء: 54].

أخرج الإمام ابن المغازلي برقم (14 3)أنا أبو الحسن على بن الحسين بن الطيب الواسطى إذنا ثنا أبو القاسم الصفار ثنا عمر بن أحمد بن هارون ثنا أحمد بن محمد بن سعيد الكوفي ثنا يعقوب بن يوسف ثنا أبو غسان ثنا مسعود بن سعد عن جابر عن أبي جعفر - يعنى محمد بن على الباقر عليسه - أنه قال في هذه الآية «نحن الناس».

# الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿ رِيحٌ فِيهَا عَذَاكُ أَلِيمٌ ﴾ [الأنعام:122] الآية.

قال الإمام الألوسي الحنفي في تفسيره روح المعاني: (وقال جعفر الصادق: المعنى أو من كان ميتاً عنا فأحييناه بنا وجعلناه إماما يهدي بنور الإجابة ويرجع إليه الضلال).

## الآية العاشرة

قولـــه تعــالى: ﴿بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عِيْسَةَ هَٰزِءُ وِنَ آنَ وَلَقَدَ أَهَلَكُنَا مَا حَوْلَكُمْ مِّنَ ﴾ [الأعراف: 129].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس: أن رسول الله الله الله على قال: إن بنا أهل البيت يفتح ويختم، فلا بد أن تقع دولة لبني هاشم فانظروا فيمن تكونوا من بني هاشم، وفيهم نزلت (بهم مّا كَانُوا بِهِ عَلَى الله الله الله الله عنه الله عنه الله الله الله عنه الله عنه الله عنه الله الله الله الله عنه عنه الله عن

## الآية الحادية

قوله تعالى: ﴿ بِهِ ـ يَسَّتُهُ زُءُونَ أَنَّ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَاحُولَكُم ﴾ [الأنفال:33].

قال الإمام الهيتمي في الصواعق المحرقة (2: 445 - 448):

(الآية السابعة قوله تعالى: ﴿بِهِ عِينَةَ مَرْءُونَ ١٠٠٠ وَلَقَدُ أَهْلَكُنَا مَاحُولَكُم ﴾ [الأنفال:33].

أشار إلى وجود ذلك المعنى في أهل بيته وأنهم أمان لأهل الأرض كم كان هو أماناً لهم، وفي ذلك أحاديث كثيرة يأتي بعضها، ومنها: «النجوم أمان لأهل السماء وأهل بيتي أمان لأمتي» أخرجه جماعة كلهم بسند ضعيف.

وفي رواية ضعيفة أيضاً: أهل بيتي أمان لأهل الأرض فإذا هلك أهل بيتي جاء أهل الأرض من الآيات ما كانوا يو عدون.

وفي أخرى لأحمد: فإذا ذهب النجوم ذهب أهل السماء وإذا ذهب أهل بيتي ذهب أهل الأرض.

وفي رواية صححها الحاكم على شرط الشيخين: النجوم أمان لأهل الأرض من الغرق، وأهل بيتي أمان لأمتي من الاختلاف، فإذا خالفتها قبيلة من العرب اختلفوا فصاروا حزب إبلس.

وجاء من طرق عديدة يقوى بعضها بعضاً: إنها مثل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح من ركبها نجا.

وفي رواية مسلم (1): ومن تخلف عنها غرق.

وفي رواية «هلك» وإنها مثل أهل بيتي فيكم مثل باب حطة في بني إسرائيل من دخله غفر له، وفي رواية «غفر له الذنوب».

وقال بعضهم: يحتمل أن المراد بأهل البيت الذين هم أمان علماؤهم؛ لأنهم الذين

<sup>(1)</sup> سبق قلم من الإمام الهيتمي، إذ الرواية ليست في مسلم.

يهتدى بهم كالنجوم، والذين إذا فقدوا جاء أهل الأرض من الآيات ما يوعدون، وذلك عند نزول المهدي لما يأتي في أحاديثه أن عيسى يصلي خلفه ويقتل الدجال في زمنه، وبعد ذلك تتتابع الآيات، بل في مسلم أن الناس بعد قتل عيسى للدجال يمكثون سبع سنين ثم يرسل الله ريحاً باردة من قبل الشام فلا يبقى على وجه الأرض أحد في قلبه مثقال حبة من خير أو إيهان إلا قبضه، فيبقى شرار في خفة الطير وأحلام السباع لا يعرفون معروفاً، ولا ينكرون منكراً الحديث

قال: ويحتمل وهو الأظهر عندي أن المراد بهم سائر أهل البيت فإن الله لما خلق الدنيا بأسرها من أجل النبي (1) جعل دوامها بدوامه ودوام أهل بيته؛ لأنهم يساوونه

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> يستنكر البعض مثل هذه المقولة، إلا أن الإمام ابن تيمية يرى إمكانية تفسيرها بوجه صحيح، فيقول عنها في مجموع الفتاوى (11: 96): (ويمكن أن يفسر بوجه صحيح كقوله: (سخر لكم ما في السهاوات وما في الأرض)، وقوله: (وسخر لكم الفلك لتجرى في البحر بأمره وسخر لكم الأنهار وسخر لكم الليل والنهار وآتاكم من كل ما لكم الأنهار وسخر لكم الشمس والقمر دائبين وسخر لكم الليل والنهار وآتاكم من كل ما سألتموه، وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها)، وأمثال ذلك من الآيات التي يبين فيها أنه خلق المخلوقات لبنى آدم، ومعلوم أن لله فيها حكماً عظيمة غير ذلك وأعظم من ذلك، ولكن يبين لبنى آدم ما فيها من المنفعة وما أسبغ عليهم.

فإذا قيل فعل كذا لكذا لم يقتض أن لا يكون فيه حكمة أخرى، وكذلك قول القائل: لولا كذا ما خلق كذا لا يقتضي أن لا يكون فيه حكم أخرى عظيمة.

بل يقتضي إذا كان أفضل صالحي بني آدم محمد وكانت خلقته غاية مطلوبة وحكمة بالغة مقصودة (أعظم) من غيره صارتمام الخلق ونهاية الكمال حصل بمحمد صلى الله تعالى عليه وسلم، والله خلق السماوات والأرض وما بينهما في ستة أيام، وكان آخر الخلق يوم الجمعة، وفيه خلق آدم وهو آخر ما خلق، خلق يوم الجمعة بعد العصر في آخر يوم الجمعة، وسيد ولد آدم هو محمد صلى الله تعالى عليه وسلم.

في أشياء مر عن الرازي بعضها؛ ولأنه قال في حقهم: اللهم إنهم منى وأنا منهم؛ ولأنهم بضعة منه بواسطة أن فاطمة عشك أمهم بضعته، فأقيموا مقامه في الأمان. انتهى ملخصاً.

ووجه تشبيههم بالسفينة فيها مر: أن من أحبهم وعظمهم شكراً لنعمة مشر فهم، وأخذ بهدي علمائهم، نجا من ظلمة المخالفات، ومن تخلف عن ذلك غرق في بحر كفر النعم، وهلك في مفاوز الطغيان.

ومر في خبر: أن من حفظ حرمة الإسلام، وحرمة النبي، وحرمة رحمه حفظ الله تعالى دينه ودنياه، ومن لم يحفظ لم يحفظ الله دنياه ولا آخرته.

وورد: يرد الحوض أهل بيتي، ومن أحبهم من أمتى كهاتين السبابتين، ويشهد له خبر: المرء مع من أحب.

آدم فمن دونه تحت لوائه قال على: ( إني عند الله لمكتوب خاتم النبيين، وإن آدم لمجندل في طينته ) أي كتبت نبوتي وأظهرت لما خلق آدم قبل نفخ الروح فيه كما يكتب الله رزق العبد وأجله وعمله وشقى أو سعيد إذا خلق الجنين قبل نفخ الروح فيه.

فإذا كان الإنسان هو خاتم المخلوقات وآخرها، وهو الجامع لما فيها، وفاضله هو فاضل المخلوقات مطلقاً، ومحمد إنسان هذا العين وقطب هذه الرحي، وأقسام هذا الجمع كان كأنها غاية الغايات في المخلوقات فما ينكر أن يقال: إنه لأجله خلقت جميعها، وأنه لو لاه لما خلقت.

فإذا فسر هذا الكلام ونحوه بها يدل عليه الكتاب والسنة قبل ذلك).

وغير ابن تيمية فكثير هم العلماء الذين أقروا مثل هذه المقولة، أو استخدموها في عباراتهم، على أنها قد وردت في جملة من الروايات عن النبي ﷺ وإن كانت لا تخلو من ضعف.

وبباب (1) حطة: أن الله تعالى جعل دخول ذلك الباب الذي هو باب أريحاء أو بيت المقدس مع التواضع والاستغفار سبباً للمغفرة، وجعل لهذه الأمة مودة أهل البيت سبباً لها كما سيأتي قريباً).

البيت سبباً لها كما سيأتي قريباً).

قوله تعالى: ﴿فَنَتَ لُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ ﴾ [النحل: 43].

في تفسير الطبري: حدثني أحمد بن محمد الطوسي قال: ثني عبد الرحمن بن صالح قال: ثني موسى بن عثمان عن جابر الجعفي قال: لما نزلت ﴿فَسَّعَلُواْ أَهَلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمُ لَا تَعَامُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقد رواه أيضاً عن الباقر عليه فقال: حدثنا به ابن وكيع قال: حدثنا ابن يهان عن إسرائيل عن جابر عن أبي جعفر: ﴿فَشَعَلُوۤا أَهَلَ ٱلذِّكِرِ إِنكُنتُمۡ لَاتَعۡاَمُونَ ﴿ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّ

الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبِي حَقَّهُ و ﴾ [الإسراء:26].

روى الطبري في تفسيره: (حدّثني محمّد بن عهارة الأسدي، قال: حدّثنا إسهاعيل بن أبان قال: حدّثنا الصباح بن يحيى المُزني، عن السدّي، عن أبي الديلم، قال: قال عليّ بن الحسين الله لرجل مِن أهل الشام: (أقرأت القرآن؟) قال: نعم.

<sup>(1)</sup> معطوف على قوله قبل أسطر: (ووجه تشبيههم بالسفينة)، فالمعنى هنا: ووجه تشبيههم بباب حطة.

قال: (أفع قرأت في بنعي إسم ائيل: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْفُرُنِي حَقَّهُ وَ ﴾ [الإسراء:26] قال: وإنكم للقرابة التي أمر الله جل ثناؤه أن يؤتى حقّه! قال: (نعم).

وقال الإمام السيوطي في الدر المنثور: (وأخرج البزار وأبو يعلى وابن أبي حاتم وابن مردويه عن أبي سعيد الخدري ويشُّف قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقُّهُ ﴾ [الإسراء:26] دعا رسول الله على فاطمة فأعطاها فدك.

الآية الرابعة إبن عباس عِنْ قال: لما نزلت ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْيَ حَقَّهُ ، ﴾ [الإسراء:26] أقطع رسول الله فاطمة فدكاً) (1)

قوله تعالى: ﴿طه ﴾

في الكشف والبيان للثعلبي: (وقال جعفر بن محمد الصادق: طه: طهارة أهل بيت محمد، ثم قرأ ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيْطُهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا ﴿ الْآَوَالِ:33].

وفي تفسير الرازى: (يحكى عن جعفر الصادق عليسم الطاء: طهارة أهل البيت، والهاء: هدايتهم (2)

<sup>(1)</sup> قال الإمام ابن حزم الظاهري في المحلى (9: 415): (وروى أن على بن أبي طالب اشهد لفاطمة ل عند أبي بكر الصديق ا، ومعه أم أيمن، فقال له أبو بكر: لو شهد معك رجل أو امرأة أخرى لقضت لها بذلك)

<sup>(2)</sup> هذا من قبيل التفسير الإشاري للآية.

# الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ بِهِ } رِيحُ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ اللهُ تُدَمِّرُكُلُ شَيْعٍ ﴾ [طه:82].

وقال الهيتمي في الصواعق المحرقة (2: 447): (الآية الثامنة: قوله تعالى: ﴿ بِهِ مُ عَالَى اللَّهِ عَدَابُ اللَّهِ عَذَابُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الل

قال ثابت البناني: اهتدي إلى ولاية أهل بيته، وجاء ذلك عن أبي جعفر الباقر أيضاً).

#### ىيان:

أفادت الآية الكريمة على هذا التفسير، أن ولاية أهل البيت من شروط المغفرة، فلا يغفر لمن تاب وإن آمن وعمل صالحاً ما لم يهتدي إلى ولاية أهل البيت.

وفي ذلك إشارة إلى أن الطاعة لا تنفع مع بغض أهل البيت، وكيف تنفع الطاعة مع بغض أهل البيت، وبغضهم علامة النفاق، وإنها يتقبل الله من المحسنين؟!

وقد جاء هذا المعنى مقرراً في عدة من الأحاديث، بأساليب مختلفة تتفق في مضمونها، فمن ذلك:

## الحديث الأول:

في المستدرك على الصحيحين (3: 161) رقم (4712) بسنده عن عطاء بن أبي رباح و غيره من أصحاب ابن عباس عن عبد الله بن عباس حيست : أن رسول الله عليه قال: يا بني عبد المطلب إني سألت الله لكم ثلاثاً: أن يثبت قائمكم، وأن يهدى ضالكم، وأن يعلم جاهلكم، وسألت الله أن يجعلكم جوداء نجداء رحماء، فلو أن رجلاً صفن بين الركن والمقام فصلي و صام، ثم لقى الله وهو مبغض لأهل بيت محمد دخل النار.

قال الحاكم: هذا حديث حسن صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه، وقال الذهبي في التلخيص: على شرط مسلم.

وأورده الهيثمي في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد (9: 272) رقم (15006) وقال: رواه الطبراني عن شيخه محمد بن زكريا الغلابي وهو ضعيف، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال: يعتر حديثه إذا روى عن الثقات، فإن في روايته عن المجاهيل بعض المناكس.

قلت: روى هذا عن سفيان الثوري، وبقية رجاله رجال الصحيح).

## الحديث الثاني:

جاء في صحيح ابن حبان (15: 435): (ذكر إيجاب الخلود في النار لمبغض أهل بيت المصطفى على وأورد تحته الرواية التالية برقم (6978) بسنده عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله على: (والذي نفسي بيده لا يبغضنا أهل البيت رجل إلا أدخله الله النار).

قال شعيب الأرنؤوط: إسناده حسن.

ورواه أيضاً الحاكم في المستدرك (3: 162) رقم (4717) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، وسكت عنه الذهبي.

وأورده الألباني في السلسلة الصحيحة الحديث رقم (2488) وقال: (أخرجه الحاكم... فذكره، و قال: صحيح على شرط مسلم. قلت: و هو كما قال، و بيض له الذهبي.

و تابعه هشام بن عمار: حدثنا أسد بن موسى حدثنا سليم بن حيان عن أبي المتوكل الناجي عن أبي سعيد الخدري نحوه. أخرجه ابن حبان (2246). قلت: و رجاله ثقات على ضعف في هشام بن عمار لتلقنه).

### الحديث الثالث:

في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد (9: 272) رقم (15007): وعن الحسن بن على أن رسول الله ﷺ قال: الزموا مودتنا أهل البيت؛ فإنه من لقى الله عز و جل وهو يودنا دخل الجنة بشفاعتنا، والذي نفسي بيده لا ينفع عبداً عمله إلا بمعرفة حقنا. رواه الطبراني في الأوسط وفيه ليث بن أبي سليم وغيره.

## الحديث الرابع:

وفي مجمع الزوائد ومنبع الفوائد (9: 272) رقم (15009): وعن جابر بـن عبـد الله الأنصاري قال: خطبنا رسول الله ﷺ فسمعته وهو يقول: أيها الناس من أبغضنا أهل البيت حشره الله يوم القيامة يهو دياً، فقلت: يا رسول الله وإن صام وصلى؟ قال: وإن صام وصلى وزعم أنه مسلم، احتجر بذلك من سفك دمه، وأن يؤدي الجزية عن يد وهو صاغرون، مثل لي أمتي في الطين فمر بي أصحاب الرايات فاستغفرت لعلى و شىعتە.

رواه الطبراني في الأوسط وفيه من لم أعرفهم.

وأما ما ورد من أن بغض الآل نفاق، فستأتي الإشارة إليه في موضعه.

## الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿كُمِشْكُوْمِ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ [النور:35] الآية.

قال الإمام ابن المغازلي في مناقب أمير المؤمنين عليت برقم (361): (أخبرنا أحمد بن محمد بن عبد الله بن شوذب أخبرهم قال: بن محمد بن عبد الله بن شوذب أخبرهم قال: حدثنا محمد بن الحسين (1) بن زياد، حدثنا أحمد بن الخليل - ببلخ - حدثني محمد بن أبي معروف، حدثنا محمد بن سهل البغدادي عن موسى بن أبي معروف، حدثنا محمد بن سهل البغدادي عن موسى بن القاسم عن علي بن جعفر قال: سألت أبا الحسن عليت عن قول الله من (كَمِشَكُوْقِ فِهَا القاسم عن علي بن جعفر قال: سألت أبا الحسن عليت عن قول الله من (النور:35) قال:

﴿كَمِشْكُومِ ﴾ [النور:35]: فاطمة.

﴿ ٱلْمِصْبَاحُ ﴾ [النور:35]: الحسن، والحسين

﴿ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوكَبُّ دُرِّيٌّ ﴾[النور:35]: قال:كانت فاطمة كوكباً درياً من نساء العالمين.

﴿ يُوفَدُمِن شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةٍ ﴾ [النور:35] الشجرة المباركة: إبراهيم

﴿لَّا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ ﴾ [النور:35] لا يهودية ولا نصر انية

﴿ يَكَادُزُنُّمُ النَّفِيَّءُ ﴾ [النور:35] قال: يكاد العلم أن ينطق منها.

﴿ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارُّ ﴾ [النور:35] قال: فيها إمام بعد إمام

( يَهْدِي الله الله الله الله الله عن الله عن

<sup>(1)</sup> كذا في الأصل وصوابه: الحسن بن زياد النقاش كما أفاد محقق الكتاب.

<sup>(2)</sup> هذا من قبيل التفسير الإشاري للآية.

الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ ﴾ [النور:36].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه عن أنس بن مالك وبريدة قال: قرأ رسول الله الله الله هذه الآية ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ ﴾ [النور:36] فقام إليه رجل فقال: أي بيوت هذه يا رسول الله؟ قال: بيوت الأنبياء.

فقام إليه أبو بكر فقال: يا رسول الله هذا البيت منها؟ لبيت على وفاطمة قال: نعم من أفاضلها).

الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿مَن جَاءَ بِٱلْحَسَنةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ [النمل:89].

في الكشف والبيان للثعلبي: (وأخبرني أبو عبد الله محمّد بن عبدالله العباسي قال: أخرنا القاضي أبو الحسين محمّد بن عثمان (النصيبي ببغداد) قال: حدّثنا أبو بكر محمّد ابن الحسين السبيعي بحلب قال: حدّثني الحسين بن إبر اهيم الجصّاص قال: أخرنا حسين بن الحكم قال: حدَّثنا إسماعيل بن أبان، عن (فضيل) بن الزبر عن أبي داود السبيعي، عن أبي عبد الله الجدلي، قال: دخلتُ على على بن طالب فقال: يا عبد الله، ألا أُنبَّك بالحسنة التي مَنْ جاء بها، أدخله الله الجنّة؟

قلتُ: بلي، قال: الحسنة حبُّنا، والسبّئة تُغضنا).

### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُو تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب:33].

وقد جاءت روايات كثيرة في بيان نزولها في الخمسة أهل الكساء المَيَّام ، وأنقل هنا ما أورده الحافظ السيوطي تحت هذه الآية من كتابه الدر المنثور، حيث إنه قد جمع فأوعى، فقال:

قالت أم سلمة وسين : فأدخلت رأسي في الستر فقلت: يا رسول الله وأنا معكم؟ فقال: إنك إلى خير مرتين.

 على المشنطة عن يمينه، وجلست فاطمة الشنط عن يساره، قالت أم سلمة المنط فأخذت من تحتى كساء كان بساطنا على المنامة في البيت.

وأخرج الطبراني عن أم سلمة عنه أن رسول الله المُتَلِيُّة قال لفاطمة عنه التنبي بزوجك وابنيه، فجاءت بهم، فألقى رسول الله والنات عليهم كساء فدكياً، ثم وضع يده عليهم، ثم قال: اللهم إن هؤلاء أهل محمد - وفي لفظ آل محمد - فاجعل صلواتك وبركاتك على آل محمد كم جعلتها على آل إبراهيم إنك حميد مجيد.

قالت أم سلمة عِشْكَ : فرفعت الكساء لأدخل معهم، فجذبه من يدي، وقال: إنك على خبر.

وأخرج ابن مردويه عن أم سلمة قالت: نزلت هذه الآية في بيتي ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُو تَطْهِيرًا ﴾[الأحزاب:33]وفي البيت سبعة: جبريل وميكائيل ﷺ وعلي وفاطمة والحسن والحسين ﴿ مُنْكُ ، وأنا على باب البيت قلت:يا رسول الله ألست من أهل البيت؟قال:إنك إلى خير إنك من أزواج النبي ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وأخرج ابن مردويه والخطيب عن أبي سعيد الخدري هِينُهُ قال: كان يوم أم اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُ وَتَطْهِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ فدعا رسول الله والله وال الثوب، والحجاب على أم سلمة مضروب ثم قال: اللهم هؤلاء أهل بيتي الله، أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

قالت أم سلمة ﴿ فَأَنَا مِعِهِم يَا نَبِي الله؟ قال: أنت على مكانك، وإنك على خير.

وأخرج الترمذي وصححه وابن جرير وابن المنذر والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في سننه من طرق عن أم سلمة على قالت: في بيتي نزلت ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُدُهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْمَيْتِ ﴾ [الأحزاب:33] وفي البيت فاطمة وعلي والحسن والحسن، فجللهم رسول الله والحسن عليه ثم قال: هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

وأخرج ابن أبي شيبه وأحمد ومسلم وابن جرير وابن أبي حاتم والحاكم عن عائشة وأخرج ابن أبي شيبه وأحمد ومسلم وابن جرير وابن أبي حاتم والحاكم عن عائشة عداة وعليه مرط مرجل من شعر أسود فجاء الحسن والحسين عنه ، فأدخله معه، ثم جاء علي فأدخله معه، ثم قال: ﴿إِنَّ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصُهُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَّيْتِ وَيُطَهِّ رَكُو نَطْهِ يرًا ﴿ اللَّ عَن اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَن اللَّهُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَن اللَّهُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّ رَكُو نَطْهِ يرًا ﴿ اللَّ عَن اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وأخرج ابن جرير والحاكم وابن مردويه عن سعد قال «نزل على رسول الله والله والله

وأخرج ابن أبي شيبه وأحمد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني والحاكم وصححه والبيهقي في سننه عن واثلة بن الأسقع ويشخ قال: جاء رسول الله والحاكم ومعه حسن وحسين وعلي، حتى دخل فأدنى علياً وفاطمة فأجلسها بين يديه، وأجلس حسناً وحسيناً كل واحد منها على فخذه، ثم لف عليهم ثوبه وأنا

مستدبرهم، ثم تلاهذه الآية: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُو تَطْهِيرًا ﴿٣٣﴾ [الأحزاب:33].

وأخرج ابن أبي شيبه وأحمد والترمذي وحسنه وابن جرير وابن المنذر والطبراني والحاكم وصححه وابن مردويه عن أنس ويشخ أن رسول الله والله عليه كان يمر بباب فاطمة على البيت الصلاة الفجر ويقول: الصلاة يا أهل البيت الصلاة، ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُونُ تَطْهِيرًا ﴿ اللَّهِ الأحزاب: 33].

وأخرج مسلم عن زيد بن أرقم ويشن أن رسول الله والمات قال «أذكركم الله في أهل بيتى فقيل: لزيد ويشف: ومن أهل بيته؟ أليس نساؤه من أهل بيته؟ قال: نساؤه من أهل بيته، ولكن أهل بيته من حرم الصدقة بعده آل على وآل عقيل وآل جعفر وآل عباس».

وأخرج الحكيم والترمذي والطبراني وابن مردويه وأبو نعيم والبيهقي معاً في الدلائل عن ابن عباس مين قال: قال رسول الله والله الله عن ابن عباس مين فجعلني في خبرهما قسماً، فذلك قوله: وأصحاب اليمين وأصحاب الشمال، فأنا من أصحاب اليمين وأنا خير أصحاب اليمين، ثم جعل القسمين أثلاثا فجعلني في خيرها ثلثاً فلذلك قوله: ﴿ ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ١٠٠٠ وَلَقَدْ مَكَّنَّهُمْ فِيماً إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَنُرًا وَأَفِّدَةً فَمَا ﴾ [الواقعة:10] فأنا من السابقين وأنا خير من السابقين ثم جعل الأثلاث قبائل فجعلني في خيرها قبيلة وذلك قوله: ﴿عِندَاللَّهِ وَأَبَلِّغُكُم مَّا أَرُّسِلَّتُ بِهِـ وَلَكِنِّيَ أَرَىكُمْ وَوَمَا يَحَهَلُونَ ٣٠٠ ﴾ [الحجرات:13] وأنا أتقى ولد آدم وأكرمهم على الله تعالى ولا فخر، ثم جعل القبائل بيوتاً فجعلني في خيرها بيتاً فذلك قوله: ﴿إِنَّمَايُرِيدُ

ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُهُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُرُ تَطْهِيرًا ﴿ ﴿ ﴾ [الأحزاب:33] فأنا وأهل بيتى مطهرون من الذنوب.

وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم عن قتادة هِيْكَ في قوله: ﴿إِنَّ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُ كُو تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب:33] قال: هم أهل بيت طهرهم الله من السوء واختصهم برحمته.

قال: وحدث الضحاك بن مزاحم ويشه أن نبي الله والمستقلة كان يقول: نحن أهل بيت طهرهم الله من شجرة النبوة، وموضع الرسالة، ومختلف الملائكة، وبيت الرحمة، ومعدن العلم.

وأخرج ابن مردويه عن أبي سعيد الخدري ويشخ قال: لما دخل علي ويشخ بفاطمة وأخرج ابن مردويه عن أبي سعيد الخدري ويشخ قال: لما دخل علي ورحمة ورحمة النبي ورحمة أربعين صباحاً إلى بابها يقول: السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله وبركاته، الصلاة رحمكم الله، إنها يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً، أنا حرب لمن حاربتم، أنا سلم لمن سالمتم.

وأخرج ابن جرير وابن مردويه عن أبي الحمراء ويشف قال: حفظت من رسول الله والمراء وابن على الله والمراء والمراء والمراء والمراء الله والمراء الله الله والمراء الله الله والمراء الله الله والمراء والمراء الله المراء والمراء الله المراء والمراء والمراء

 ويطهركم تطهيرا، الصلاة رحمكم الله كل يوم خمس مرات.

وأخرج الطبراني عن أبي الحمراء هيئنه قال: رأيت رسول الله والثينة يأتي باب على وفاطمة ستة أشهر، فيقول: إنها يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهر كم تطهيراً).

وروى الإمام الطبراني في المعجم الكبير (3: 93) رقم (2761): عن حصين بن أبي جميلة أن الحسن بن على عين على عين قتل على عينه أستخلف، فبينها هو يصلي بالناس إذ وثب عليه رجل فطعنه بخنجر في وركه، فتمرض منها أشهراً، ثم قام على المنسر يخطب فقال: يا أهل العراق اتقوا الله فينا، فإنا أمراؤكم وضيفانكم، ونحن أهل تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب:33] فها زال يومئذ يتكلم حتى ما يرى في المسجد إلا باكياً.

وقد اعتمد ما نطقت به الروايات السابقة من كون أهل البيت المرادين في الآية الكريمة هم أصحاب الكساء: جمع غفير من الأئمة الأعلام، لا يسع المجال لذكرهم، أكتفي هنا بنقل عن الإمام الآجري حيث قال في كتابه الشريعة (4: 378): (باب ذكر قــول الله عــز وجـل: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُرُ تَطْهِيرًا ﴾ قال محمد بن الحسين رحمه الله: هم الأربعة الذين حووا جميع الشرف، وهم: على بن أبي طالب، وفاطمة، والحسن والحسين رضى الله عنهم) .

1 فائدة:

قال الإمام نجم الدين سليمان بن عبد القوى بن عبد الكريم الطوفي الحنبلي في كتابه الإشارات الإلهية في المباحث الأصولية عند كلامه على آية التطهير:

(احتج بها الشيعة على أن أهل البيت معصومون، ثم على أن إجماعهم حجة.

أما أنهم معصومون: فلأنهم طهروا، وأذهب الرجس عنهم، وكل من كان كذلك فهو معصوم. أما الأولى: فلنص هذه الآية.

وأما الثانية: فلأن الرجس اسم جامع لكل شر ونقص، والخطأ وعدم العصمة بالجملة شر ونقص، في القول، والفعل، فيكون ذلك مندر جاً تحت عموم الرجس الذاهب عنهم، فتكون الإصابة في القول، والفعل، والاعتقاد، والعصمة - بالجملة - ثابتة لهم.

وأيضاً: فلأن الله عز وجل طهرهم، وأكد تطهيرهم بالمصدر حيث قال: (وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً) أي: ويطهركم من الرجس وغيره تطهيراً، إذ هي تقتضي عموم تطهيرهم من كل ما ينبغي التطهير منه عرفاً، أو عقلاً، أو شرعاً، والخطأ وعدم العصمة داخل تحت ذلك، فيكونون مطهرين منه، ويلزم من ذلك عموم إصابتهم وعصمتهم.

ثم أكدوا دليل عصمتهم من الكتاب والسنة في على والمسنة في على والمسلام وحدها ، وفي فاطمة عليها السلام وحدها ، وفي جميعهم.

أما دليل العصمة في على ولا على الله عليه وآله وسلم لما أرسله إلى اليمن قاضياً، قال [على عليه السلام]: يا رسول الله ، كيف تبعثني قاضياً ولا علم لي بالقضاء؟ قال صلى الله عليه وآله وسلم: [إذهب] فإن الله سيهدي قلبك ويسدد لسانك ، ثم ضرب صدره وقال: اللهم اهد قلبه وسدد لسانه.

قالوا: قد دعا له بهداية القلب وسداد اللسان، وأخبره بأن سيكونان له ، ودعاؤه [ صلى الله عليه وآله وسلم ] مستجاب ، وخبره حق وصدق ، ونحن لا نعني بالعصمة إلا هداية القلب للحق، ونطق اللسان بالصدق، فمن كان عنده للعصمة معنى غير هذا، أو ما يلازمه فليذكره.

#### وأما دليل العصمة في فاطمة رضى الله عنها:

فقوله صلى الله عليه وآله وسلم: فاطمة بضعة مني يريبني ما رابها ويؤذيني ما آذاها، والنبي صلى الله عليه وآله وسلم معصوم، فبضعته - أي جزؤه، والقطعة منه - يجب أن تكون معصومة.

وأما دليل العصمة في جميعهم - أعنى علياً، وفاطمة ، وولديهما - :

فلقوله صلى الله عليه وآله وسلم: إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا: كتاب الله، وعترتي أهل بيتي، وإنها لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض، رواه الترمذي وغيره.

ووجه دلالته أنه لازم بين أهل بيته، والقرآن [ الكريم ] المعصوم، وما لازم المعصوم فهو معصوم. قالوا: وإذا ثبت عصمة أهل البيت وجب أن يكون إجماعهم حجة لامتناع الخطأ والرجس عليهم بشهادة السمع المعصوم، وإلا لزم وقوع الخطأ فيه، وأنه محال.

#### واعترض الجمهور بأن قالوا:

لا نسلم أن أهل البيت في الآية من ذكرتم ، بل هم نساء النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، بدليل سياقها وانتظام ما استدللتم به معه ، فإن الله تعالى قال: (يَا نِسَاء النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النِّسَاء إِنِ اللهُ تَعَالَى قَالَ: (يَا نِسَاء النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النِّسَاء إِنِ اللهُ تَعَالَى قَالَ: (يَا نِسَاء النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النِّسَاء إِنِ اللهُ تَعَالَى قَالَ: (يَا نِسَاء النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النِّسَاء إِنِ

ثم استطردها إلى أن قال: أَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَّ وَرَسُولَهُ إِنَّهَا يُرِيدُ اللهَّ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ، وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللهِ وَالْحِكْمَة) الآية فخطاب نساء النبي صلى الله عليه وآله وسلم، مكتنفا لذكر أهل البيت قبله، وبعده منتظم له، فاقتضى أنهن المراد به، وحينئذ لا يكون لكم في الآية متعلق أصلاً، ويسقط الاستدلال بها بالكلية. سلمناه، لكن لا نسلم أن المراد بالرجس ما ذكرتم، بل المراد به رجس الكفر، أو نحوه من المسميات الخاصة.

وأما ما أكدتم به عصمتهم من السنة فأخبار آحاد لا تقولون بها، مع أن دلالتها ضعيفة .

#### وأجاب الشيعة بأن قالوا:

الدليل على أن أهل البيت في الآية [ هم ] من ذكرنا : النص والإجماع .

أما النص: فما ثبت عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه بقي بعد نزول هذه الآية ستة أشهر يمر وقت صلاة الفجر على بيت فاطمة رضي الله عنها فينادي: الصلاة يا أهل البيت ( إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لَيُنْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ) . رواه الترمذي وغيره.

وهو تفسير منه لأهل البيت بفاطمة ومن في بيتها رضي الله عنها، وهو نص.

وأنصُّ منه حديث أم سلمة رضي الله عنها أنه صلى الله عليه وآله وسلم أرسل خلف علي، وفاطمة، وولديها رضي الله عنهم، فجاؤوا فأدخلهم تحت الكساء، ثم جعل يقول: (اللهم إليك لا إلى النار أنا وأهل بيتي، اللهم هؤلاء أهل بيتي وخاصتي - وفي رواية حامَّتي - اللهم أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا.

قالت أم سلمة : فقلت يا رسول الله ، ألست من أهل بيتك ؟ قال: (أنتِ إلى خير). رواه أحمد وهو نصّ في أهل البيت ، وظاهر في أن نساءه لسن منهم ، لقوله لأم سلمة: (أنتِ إلى خير ) ولم يقل: "بلى أنت منهم".

وأما الإجماع: فلأنَّ الأمة اتفقت على أن لفظ أهل البيت إذا أطلق إنها ينصرف إلى من ذكرناه دون النساء، [ ولو ] لم يكن إلا شهرته فيهم كفى .

وإذا ثبت ما ذكرناه من النص والإجماع أن أهل البيت على وزوجته وولداه، فها استدللتم به من سياق الآية ونظمه على خلافه لا يعارضه؛ لأنه مجمل يحتمل الأمرين، وقصاراه أنه ظاهر فيها ادعيتم، لكن الظاهر لا يعارض النص والإجماع.

ثم إن الكلام العربي يدخله الاستطراد والاعتراض، وهو تخلل الجملة الأجنبية بين الكلام المنتظم المتناسب، كقوله تعالى: ( إِنَّ المُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهْلِهَا أَذِلَّةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ \* وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِم بِهَدِيَّةٍ) فقوله: (وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ) جملة معترضة من جهة الله تعالى بين كلام بلقيس.

وقوله تعالى: ( فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ ، وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ، إِنَّهُ لَقُرْآنٌ)

أي: فلا أقسم بمواقع النجوم، إنه لقرآن كريم، وما بينهما اعتراض، وهو كثير في القرآن، وغيره من كلام العرب، فلم لا يجوز أن يكون قوله تعالى: (إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُّ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ) جملة معترضة متخللة لخطاب نساء النبي صلى الله عليه وآله وسلم على هذا النهج؟

وحينئذ يضعف اعتراضكم.

وأما الرجس: فإنها يجوز حمله على الكفر، أو على مسمى خاص لو كان له معهود، ولكن لا معهود له، فوجب حمله على عمومه إذ هو اسم جنس مُعَرَّف باللام، وهو من أدوات العموم.

الآبة

قوله تعالى: ﴿ بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ﴿ ۖ قَالَ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَاللَّهِ وَأُبَلِّفُكُم مَّا أُرُسِلَتُ ﴾ [الأحزاب:56].

قال الإمام الهيتمي في الصواعق المحرقة (2: 429 - 430): (الآية الثانية قوله تعــــالى: ﴿ بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّندِ فِينَ ﴿ اللَّهِ مَا أَلْعِلْمُ عِندَ اللَّهِ وَأُبَلِّفُكُم مَّا أَرُّسِلْتُ ﴾ [الأحزاب:56].

صح عن كعب بن عجرة قال: لما نزلت هذه الآية قلنا: يا رسول لله قد علمنا كيف نسلم عليك فكيف نصلى عليك؟ فقال: قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد إلى آخره وفي رواية الحاكم: فقلنا: يا رسول الله كيف الصلاة عليكم أهل البيت؟ قال: قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد إلى آخره.

فسؤالهم بعد نزول الآية وإجابتهم باللهم صل على محمد وعلى آل محمد إلى آخره دليل ظاهر على أن الأمر بالصلاة على أهل بيته وبقية آله عقب نزولها ولم يجابوا بها ذكر فلم أجيبوا به دل على أن الصلاة عليهم من جملة المأمور به وأنه أقامهم في ذلك مقام نفسه؛ لأن القصد من الصلاة عليه مزيد تعظيمه، ومنه تعظيمهم، ومن ثم لما أدخل

وأما ما ذكرناه من أخبار الآحاد: فإنها أكدنا به دليل الكتاب، ثم هي لازمة لكم، فنحن أوردناها إلزاماً لا استدلالاً.

(قال الطوفي):

واعلم أن الآية ليست نصًّا ولا قاطعاً في عصمة آل البيت، وإنها قصاراها أنها ظاهرة في ذلك بطريق الاستدلال الذي حكيناه عنهم، والله أعلم). انتهى من مر في الكساء، قال: اللهم إنهم مني وأنا منهم فاجعل صلاتك ورحمتك ومغفرتك ورضوانك على وعليهم.

وقضية استجابة هذا الدعاء أن الله صلى عليهم معه فحينئذ طلب من المؤمنين صلاتهم عليهم معه.

ويروى: لا تصلوا على الصلاة البتراء، فقالوا: وما الصلاة البتراء؟ قال: تقولون: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد.

ولا ينافي ما تقدم حذف الآل في حديث الصحيحين قالوا: يا رسول الله كيف نصلي عليك؟ قال: قولوا: اللهم صل على محمد وعلى أزواجه وذريته كما صليت على إبراهيم إلى آخره؛ لأن ذكر الآل ثبت في روايات أخر، وبه يعلم أنه قال ذلك كله فحفظ بعض الرواة ما لم يحفظه الآخر).

## الآية الحادية

قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ خَلْفِهِ ۗ أَلَّا تَعْبُدُوٓ إِلَّا ﴾ [الصافات:130].

نقل الإمام الطبري في تفسيره عن بعضهم تفسير ذلك بآل البيت، فقال: (فكان بعضهم يتأول ذلك بمعنى: سلام على آل محمد).

وفي الكشف والبيان للثعلبي: (فمن قرأ آل ياسين بالمد، فإنه أراد آل محمد عن بعضهم، وقيل: أراد إلياس، وهو أليق بسياق الآية).

وفي تفسير القرطبي: (قال السهيلي: قال بعض المتكلمين في معاني القرآن: آل ياسين: آل محمد عليسم ونزع إلى قول من قال في تفسير «يس» يا محمد).

وفي القرطبي أيضاً أول سورة ياسين: (وروي عن ابن عباس وابن مسعود وغيرهما أن معناه يا إنسان، وقالوا في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ خَلْفِهِ مَ أَلَّا تَعَبُّدُوٓا ﴾ [الصافات:130] أي على آل محمد، وقال سعيد بن جبير: هو اسم من أسماء محمد عليه ودليله ﴿فَأَلْنَا بِمَا تَعِدُنَا ﴾ [يس:3]).

وقال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن أبي حاتم والطبراني قال: نحن آل محمد إل ياسين).

وقال الإمام الرازي في تفسره: (قرأ نافع وابن عامر ويعقوب (آل ياسين) على إضافة لفظ آل إلى لفظ ياسين، والباقون بكسر الألف وجزم اللام موصولة بياسين.

أما القراءة الأولى ففيها وجوه:

الأول: وهو الأقرب أنا ذكرنا أنه إلياس بن ياسين فكان إلياس آل ياسين.

الثاني: (آل ياسين) آل محمد والناية).

وقال الإمام ابن حجر الهيتمي في الصواعق المحرقة (2: 435 – 437): (فقد نقل جماعة من المفسرين عن ابن عباس عباس المنسود أن المراد بذلك سلام على آل محمد، وكذا قاله الكلبي.

وعليه فهو داخل بطريق الأولى أو النص كما في اللهم صل على آل أبي أوفي.

لكن أكثر المفسرين على أن المراد إلياس عليسم وهو قضية السياق.

وذكر الفخر الرازي أن أهل بيته يساوونه في خمسة أشياء:

- في السلام، قال: السلام عليك أيها النبي، وقال تعالى: «سلام على آل ياسين». - وفي الصلاة عليهم في التشهد.

-وفي الطهارة، قال تعالى: ﴿ طه ﴾ [طه: ١]: أي يا طاهر، وقال: ﴿ وَيُطَهِّرُهُمْ مَا لَا عَالَ: ﴿ وَيُطَهِّرُهُمْ تَطْهِيرًا ﴿ آلَ ﴾ [الأحزاب: 33].

وفي تحريم الصدقة.

- و في المحبة، قال تعالى: ﴿ تَعِدُنَا إِن كُنتَ ﴾ [آل عمران:31] وقال: ﴿ قُل لَا آسَّنُكُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيِّ ﴾ [الشورى:23].

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ ٱلْقُرَىٰ وَصَرَّفْنَا ٱلْآيَنتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الزمر: 9].

قال الإمام الماوردي في النكت والعيون عن هذه الآية: (فيه ثلاثة أوجه:

الثالث: ما قاله أبو جعفر محمد بن على قال: الذين يعلمون نحن، والذين لا ىعلمون عدونا).

# الآبة الثالثة

قوله تعالى: ﴿ تَعَدُنَاۤ إِن كُنتَ مِنَ ﴾ [ص:45].

نقل المحب الطبري في كتابه ذخائر العقبي (1: 16) عن السدى في قوله تعالى: ﴿ تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ﴾ [ص:45]، قال: هم بنو عبد المطلب. أخرجه ابن السري.

# الآية الرابعة

## قوله تعالى: ﴿ قُلْ لا آسَنُكُمُ عَلَيْهِ أَجُوا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيُّ ﴾ [الشوري: 23]

وقد جاء تفسير القربي في الآية بأهل البيت، عن: النبي والحسن والحسين وعلى بن الحسين، وسعيد بن جبر.

### فأما ما ورد عن النبي المالية:

فقال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج أبو نعيم والديلمي من طريق مجاهد عن ابن عباس ميسف قال: قال رسول الله والمائية لا أسألكم عليه أجر إلا المودة في القربي «أن تحفظوني في أهل بيتي وتودوهم بي». وأخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه بسند ضعيف من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿قُللَّا أَسَّعُلُكُو عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَودّةَ فَي ٱلْقُرَيَّ ﴾ [الشورى:23] قالوا: يا رسول الله من قرابتك هؤلاء الذين وجبت مودتهم؟ قال: على وفاطمة وولداها).

### وأما ما ورد عن الحسن بن على هِنْهُ:

فقد روى الحافظ الدولابي في الذرية الطاهرة (1: 133) رقم (116): أخبرني أبو القاسم كهمس بن معمر أن أبا محمد إسهاعيل بن محمد بن إسحاق بن جعفر بن محمد بن علي بن حسين بن علي بن أبي طالب حدثهم: حدثني عمي علي بن جعفر بن محمد بن حسين بن زيد عن الحسن بن زيد بن حسن بن علي، عن أبيه قال: خطب الحسن بن علي الناس حين قتل علي فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: «... أيها الناس من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن علي، وأنا ابن الوصي، وأنا ابن البشير، وأنا ابن الندير، وأنا ابن الداعي إلى الله بإذنه والسراج المنير، وأنا من أهل البيت الذي كان جبريل ينزل فينا يصعد من عندنا، وأنا من أهل البيت الذي كان جبريل ينزل فينا يصعد من عندنا، وأنا من أهل البيت الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، وأنا من أهل البيت الذين افترض الله مودتهم على كل مسلم فقال لنبيه: ﴿ قُلُ لا الشَّعُلُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا إِلّا الْمَوَدَةَ فِي الْقُرُينُ وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدَلَهُ, فِهَا كل مسلم فقال لنبيه: ﴿ قُلُ لا الشَّعُلُ مُ عَلِيْهِ أَجَرًا إِلّا الْمَوَدَةَ فِي القُرْيَنُ وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدَلَهُ, فِهَا كل مسلم فقال لنبيه: ﴿ قُلُ لا المَستَ مودتنا أهل البيت ».

أخبرني أبو عبد الله الحسين بن علي بن الحسن بن علي بن عمر بن الحسين بن علي بن أبي طالب، حدثني أبي، حدثني حسين بن زيد، عن الحسن بن زيد بن حسن، ليس فيه عن أبيه، قال: خطب الحسن بن على الناس حين قتل على بن أبي طالب فذكر نحوه.

ورواه الحاكم في المستدرك.

### وأما ما ورد عن الحسين بن على هينها:

ففي تاريخ دمشق (57: 245): بسنده عن أم بكر بنت المسور بن مخرمة قالت: سمعت أبي يقول: كتب معاوية إلى مروان وهو على المدينة أن يزوج ابنه يزيد بن معاوية زينب بنت عبد الله بن جعفر ...

فبعث مروان بن الحكم إلى عبد الله بن جعفر فأجابه، واستثنى عليه برضا الحسين بن علي، وقال: لن أقطع أمراً دونه مع أني لست أولى به منها، وهو خال والخال والد..

فتكلم الحسين فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: إن الإسلام يرفع الخسيسة ويتم النقيصة ويذهب الملامة، فلا لوم على امرئ مسلم إلا في أمر مأثم، وإن القرابة التي أعظم الله حقها، وأمر برعايتها، وسأل الأجر في المودة عليها، والحافظة في كتاب الله تعالى قرابتنا أهل البيت، وقد بدا لي أن أزوج هـذه الجاريـة مـن هـو أقـرب إليهـا نسـباً وألطف سبباً، وهو هذا الغلام يعني القاسم بن محمد بن جعفر...

### وأما ما ورد عن على بن الحسين السجاد هيشا:

فقد أخرج ابن جرير الطبري في تفسيره للآية عن أبي الديلم قال: لما جيء بعلي بن الحسين ومِنْهُ أسيراً فأقيم على درج دمشق قام رجل من أهل الشام فقال: الحمد لله الذي قتلكم واستأصلكم فقال له على بن الحسين عِيشُك : أقرأت القرآن؟

قال: نعم

قال: أقرأت آل حم؟ لا،قال: أما قرأت: ﴿ قُلُ لَّا أَسْئُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيُّ ﴾ [الشورى:23]؟ قال: فإنكم لأنتم هم؟ قال: نعم).

### وأما ما ورد عن سعيد ابن جبير:

فقد أخرج سعيد بن منصور عن سعيد بن جبير ﴿ إِلَّا ٱلْمَوَّدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيُّ ﴾ قال: قرب، رسول الله الناسلة.

الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدُلُهُ فِيهَا حُسِّناً ﴾ [الشورى:23].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس ﴿ وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً ﴾ [الشوري:23] قال: المودة لآل محمد).

وقال الثعلبي في تفسيره: (أخبرنا الحسين بن محمد بن فنجويه، حدثنا ابن حبيش المقرئ حدثنا أبو القاسم بن الفضل، حدثنا علي بن الحسين، حدثنا إسهاعيل بن موسى حدثنا الحكم بن ظهير عن السدي عن أبي مالك، عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَرِدَلُهُ فِيهَا حُسَناً ﴾ [الشورى: 23] قال: المودة لآل محمد).

ورواه ابن عدي في الكامل (2: 208) فقال: ثنا القاسم بن زكريا ثنا إسهاعيل به.

وأخرج ابن المغازلي في المناقب برقم (360) أخبرنا أحمد بن محمد بن عبد الوهاب إجازة أن أبا أحمد عمر بن عبد الله بن شوذب أخبرهم قال: حدثنا عثمان بن أحمد الله عمد بن أحمد بن أبي العوام حدثنا ابن الصباح الدولاي حدثنا الحكم بن ظهيرة عن السدى:

وفي الذرية الطاهرة للدولابي (1: 133) رقم (116):عن زيد بن حسن بن علي، قال: خطب الحسن بن علي الناس حين قتل علي فحمد الله وأثنى عليه ثم قال:

«...وأنا من أهل البيت الذين افترض الله مودتهم على كل مسلم فقال لنبيه: ﴿ قُل لا ٓ الشورى: 23]
 أَسْئُلُكُو عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَودَةَ فِي ٱلْقُرْبَيِ وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدَلَهُ فِيهَا حُسَناً ﴾ [الشورى: 23]
 فاقتراف الحسنة مودتنا أهل البيت».

وفي تفسير القرطبي:(وقال ابن عباس:(ومن يقترف حسنة)،قال:المودة لآل محمد عليه).

الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَلِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ السَّا ﴾ [الشورى:23].

قال الإمام القرطبي المالكي في تفسيره: (وقال السدى: (غفور) لذنوب آل محمد عَلَيْتُهُ (شكور) لحسناتهم).

# الآيات من السابعة والعشرين إلى الحادية

قوله تعالى: ﴿مَسَكِنُهُمُّ كُنُاكِ نَجْزِى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ١٠٠ ﴾ [الشورى: 39] إلى قوله: ﴿ فَلَوْ لَا نَصَرَهُمُ أَلَّذَ مِنَ أَتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ قُرَّ بَانًا ءَ إِلَى أَا ۚ [الشوري: 43].

قال الإمام ابن جزى المالكي في التسهيل لعلوم التنزيل (3: 8): وأما صفة على فقوله: ﴿مَسَكِئْهُمَّ كُنُاكِكَ بَعَرى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ السَّورى:39]؛ لأنه لما قاتلته الفئة الباغية قاتلها انتصاراً للحق، وانظر كيف سمى رسول الله على المقاتلين لعلى الفئة الباغية، حسبها ورد في الحديث الصحيح أنه قال لعمار بن ياسر: تقتلك الفئة لباغية فذلك هو البغي الذي أصابه.

وقوله: ﴿فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَنَرًا وَأَفِّكُ أَنْ فَمَلَّ ﴾ [الشورى:40] إشارة إلى فعل الحسن بن على حين بايع معاوية، وأسقط حق نفسه؛ ليصلح أحوال المسلمين ويحقن دماءهم، قال رسول الله ﷺ في الحسن: إن ابني هذا سيد، ولعل الله أن يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين.

وقوله: ﴿ وَلَا آَفْدِ دُتُهُم مِّن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ يَجُحُدُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَحَاقَ ﴾ [الشورى: 41] إشارة إلى انتصار الحسين بعد موت الحسن وطلبه للخلافة وانتصاره من بني أمية. وقوله: ﴿ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عِيَسَتَمَّزِءُ وَنَ ﴿ الشورى: 42] إشارة إلى بني أمية فإنهم استطالوا على الناس كما جاء في الحديث عنهم أنهم جعلوا عباد الله خولاً، ومال الله دولاً، ويكفيك من ظلمهم أنهم كانوا يلعنون على بن أبي طالب على منابرهم (1).

وقوله: ﴿ فَلَوْلَا نَصَرَهُمُ ٱلَّذِينَ ﴾ [الشورى: 43] الآية إشارة إلى صبر أهل بيت النبي على ماناهم من الضر والذل طول مدة بني أمية).

# الآية الثانية والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ مَا أَسْتَعْجَلْتُم بِهِ ي ﴾ [الزخرف:28].

قال الإمام الطبري في تفسيره: (حدثني محمد، قال: ثنا أحمد، قال: ثنا أسباط، عن السدي (في عقبه) قال: في عقب إبراهيم آل محمد عليه.

وقال الماوردي في النكت والعيون (وفي ﴿ بِهِ ِ ﴾ [الزخرف:28] ثلاثة أوجه:

أحدها: ولده، قاله عكرمة.

الثاني: في آل محمد عَيْكِيَّةٍ، قاله السدي.

الثالث: من خلفه، قاله ابن عباس).

وفي تفسير القرطبي لهذه الآية: (وقال السدى: هم آل محمد اللهاية).

(1) لعن بني أمية وأذنابهم لأهل بيت النبوة، من المسلمات التاريخية، لولا التعصب الذميم، وبإمكان الراغب مراجعة ما علقناه في مقدمة الطبعة الثانية من بحث فقه الآل صـ(44) فها بعدها.

## الآية الثالثة والرابعة والخامسة

قوله تعالى: ﴿ ٱلنُّذُرُ مِنْ بَيِّن يَدَيْهِ ﴾ [الرحن: 19] الآيات.

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس في قوله ﴿ النُّذُرُ مِنَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ [الرحن:19] قال: على وفاطمة ﴿ وَمِنْ خَلْفِهِ مَ أَلَّا نَعْبُدُوٓ اللَّهُ ﴾ [الرحن:20] قال: النبي اللَّيْ ﴿ يَوْمِ عَظِيمِ اللَّهُ قَالُوٓ الْجِنْدَنَا ﴾ [الرحن:22] قال: الحسن والحسين.

وأخرج ابن مردويه عن أنس بن مالك في قوله: ﴿ٱلنُّذُرُمِنَ بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾ [الرحمن:19] قال: على وفاطمة ﴿ يَوْمِ عَظِيمٍ ١٦٠ قَالُوا أَجِئْنَنَا ﴾ [الرحن:22] قال: الحسن والحسين).

وأخرج ابن المغازلي في المناقب برقم (390) أخبرنا أبو غالب محمد بن أحمد بن سهل النحوي إذنا، أخرني أبو الفضل عبد الواحد بن عبد العزيز التميمي، ثنا أبو على محمد بن أحمد بن الحسن الصواف، ثنا محمد بن هارون الهاشمي، ثنا جدي، ثنا يحيى الحاني، ثنا قيس بن الربيع الأسدى عن أبي هارون العبدى عن أبي سعيد الخدري في قوله ﴿ وَالنُّذُرُ مِنَ بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾ [الرحم:19] قال: على وفاطمـة ﴿ وَمِنْ خَلْفِهِ ۗ أَلَّا تَعْبُدُوٓاْ إِلَّا ﴾ [الرحن:20] قال: محمد ولين ﴿ يَوْمِ عَظِيمِ ﴿ أَنَّ قَالُواْ أَجِمْتَنَا ﴾ [الرحن:22] قال: الحسن والحسين عِيسَالِهِ.

وفي الكشف والبيان للثعلبي: بسنده عن سفيان الثوري في قول الله سبحانه: ﴿ ٱلنُّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ۗ أَلَّا تَعْبُدُوٓ أَلِلَّا ﴾ [الرحن:20] قال: فاطمة وعلى ﴿ يَوْمِ عَظِيمِ (٢١) قَالُواْ أَجْنَيْنَا ﴾ [الرحن:22] قال: الحسن والحسين. وروي هذا القول أيضاً عن سعيد بن جبير، وقال: ﴿ وَمِنْ خَلَفِهِ ٤٠ ﴾ [الرحمن:20] محمد الله أعلم.

فتلك روايات عدة عن جملة من الصحابة وتابعيهم، وهم: ابن عباس، وأنس، وأبو سعيد الخدري، والثوري، وسعيد بن جبير، وهي من قبيل التفسير الإشاري للآية، وهو لا يلغى التفسير الظاهري لتلك الكلمات، والمتبادر إلى الذهن منها.

# الآية السادة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿فَوْمَا بَحْهَالُونَ ١٠٠ فَلَمَّا رَأُوهُ ﴾ [الضحى: 5].

قال الإمام القرطبي المالكي في تفسيره: (وعنه (1) قال: رضى محمد ألا يدخل أحد من أهل بيته النار، وقاله السدي، وقيل: هي الشفاعة في جميع المؤمنين).

وأخرج ابن المغازلي في المناقب برقم (360): أخبرنا أحمد بن محمد بن عبد الوهاب إجازة أن أبا أحمد عمر بن عبد الله بن شوذب أخبرهم قال: حدثنا عثمان بن أحمد الدقاق حدثنا محمد بن أبي العوامحدثنا ابن الصباح الدولاي، حدثنا الحكم بن ظهيرة عن السدي في قوله تعالى: ﴿وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدَلَهُ فِيهَا حُسَناً ﴾ الحكم بن ظهيرة عن السدي في قوله تعالى: ﴿وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدَلَهُ فِيهَا حُسَناً ﴾ [الشورى: 23] قال: المودة في آل الرسول والمسالة أن يدخل أهل بيته الجنة.

<sup>(1)</sup> يعني ابن عباس.

الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَنَّ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا ﴾ [الكوثر:1].

ساق الإمام الرازي في تفسيره أقوالاً في معنى الكوثر، ذكر الثالث منها بقوله: (والقول الثالث: الكوثر أولاده قالوا: لأن هذه السورة إنها نزلت رداً على من عابه عَلَيْتُهُ بعدم الأولاد، فالمعنى أنه يعطيه نسلاً يبقون على مر الزمان.

فانظر كم قتل من أهل البيت، ثم العالم ممتلىء منهم، ولم يبق من بني أمية في الدنيا أحد يعبأ به، ثم أنظر كم كان فيهم من الأكابر من العلاء كالباقر والصادق والكاظم والرضا عليها والنفس الزكية وأمثالهم).

### الآيات من سورة محمد:

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه عن على قال: سورة محمد آية فينا، وآية في بني أمية).

#### ىيان:

شهد حكم الأمويين أول انعطاف في تاريخ أمتنا الإسلامية:

ىدءاً بيزيد بن معاوية:

الذي حكم ثلاث سنين فجع الأمة في كل سنة بفاجعة عظيمة، وفاقرة للظهر جسيمة:

أولها: قتل الحسين سيد شباب أهل الجنة وجماعة من أهل بيته وسبي الباقين(1).

وثانيها: حصار مكة، وإخافة أهلها، ورمي الكعبة بالمنجنيق.

وثالثها: استباحة مدينة رسول الله والمانية وفعل الأفاعيل بأهلها (2).

### مروراً بمروان بن الحكم:

الذي كان ضالعاً في فتنة مقتل عثمان، والذي قتل طلحة بن عبيد الله غدراً (أله على الله على الله على المنبر، حتى استحق بجدارة أن يسميه

(1) قال العلامة السعد التفتازاني: (والحق أن رضا يزيد بقتل الحسين، واستبشاره بذلك، وإهانته أهل بيت النبي – عليه أفضل الصلاة والتسليم - مما تواتر معناه، وإن كان تفاصيلها آحاداً، فنحن لا نتوقف في شأنه، بل في إيهانه، لعنة الله عليه وعلى أنصاره وأعوانه.

قال الزين العراقي: (وقوله بل في إيهانه أي بل لا يتوقف في عدم إيهانه، بقرينة ما قبله وما بعده) نقله عنهما الحافظ المناوي في فيض القدير (3: 84).

(2) قال الذهبي في كتابه سير أعلام النبلاء (4: 37-38) عن يزيد: (وكان ناصبياً، فظاً، غليظاً، جلفاً، عليظاً، جلفاً، يتناول المُسكر، ويفعل المنكر، افتتح دولته بمقتل الشهيد الحسين، واختتمها بواقعة الحرة، فمقته الناس، ولم يبارك في عمره).

وقال الإمام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (3: 412): (وأما الأمر الثاني: فإن أهل المدينة النبوة نقضوا بيعته، وأخرجوا نوابه وأهله، فبعث إليهم جيشاً، وأمره إذا لم يطيعوه بعد ثلاث أن يدخلها بالسيف، ويبيحها ثلاثاً، فصار عسكره في المدينة النبوية ثلاثاً، يقتلون، وينهبون، ويفتضون الفروج المحرمة، ثم أرسل جيشاً إلى مكة المشرفة، فحاصروا مكة، وتوفي يزيد وهم محاصرون مكة، وهذا من العدوان والظلم الذي فعل بأمره).

(3) ثبت ذلك بأسانيد صحيحة، أشرت لها في بحثي عن «طلحة بن عبيد الله وموقفه من عثمان وعلى»، وليراجع من شاء ترجمة طلحة من سير أعلام النبلاء.

النبي الله وزغاً، وأن تشمله لعنة النبي الهي صغيراً (1)، بل حتى وهو في صلب أبيه (2). وابنه عبد الملك بن مروان:

الذي لم يخرج عن سيرة أبيه بل زاد عليها، حتى قال الإمام الجصاص الحنفى في أحكام القرآن (1: 87): (ولم يكن في العرب ولا آل مروان أظلم ولا أكفر ولا أفجر من عبد الملك، ولم يكن في عماله أكفر ولا أظلم ولا أفجر من الحجاج، وكان عبد الملك أول من قطع ألسنة الناس في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر...).

ولقد أورد الحافظ ابن حجر في تهذيب التهذيب (2: 185) رواية ابن أبي الدنيا

(1) روى الحاكم في المستدرك (4: 526) رقم (8477) بسنده عن عبد الرحمن بن عوف ويُنْكُ قال: كان لا يولد لأحد مولود إلا أتى به النبي والناتي فدعاله، فأدخل عليه مروان بن الحكم فقال: هو الوزغ ابن الوزغ الملعون ابن الملعون.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه.

(2) جاء ذلك في روايات عدة، روى منها الحاكم في المستدرك (4: 528) ثلاثة أحاديث عن عائشة، وعن عمرو بن مرة، وعن عبد الله بن الزبير، وصحح إسناد كل رواية، وقال بعد الثالثة: (قال الحاكم على الله العلم أن هذا باب لم أذكر فيه ثلث ما روى، وأن أول الفتن في هذه الأمة فتنتهم، ولم يسعني فيها بيني وبين الله أن أخلى الكتاب من ذكرهم).

وأورد الحافظ الهيثمي رواية عمرو بن مرة، وقال في المجمع (5: 437): (وفيه أبو الحسن الجزري وهو مستور، وبقية رجاله ثقات)، وزاد رواية أخرى عن عبد الله بن عمرو، وقال في (5: 435): (ورجال أحمد رجال الصحيح) وثالثة عن عبد الرحمن بن أبي بكر قال عنها كما في (5: 434): (وإسناده حسن).

وقال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (13: 11): (وقد وردت أحاديث في لعن الحكم والـد مروان وما ولد أخرجها الطبراني وغيره غالبها فيه مقال، وبعضها جيد).

وعقد الحافظ البوصيري في كتابه إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرية (8: 29) باباً برقم (43) أسماه: باب في ذم الحكم بن أبي العاص وبنيه، وقد أورد فيه جملة من الروايات قال في بعضها: (رواته ثقات) وفي بعض: (بسند صحيح).

ولا يسع المجال لذكر ألفاظ الروايات، لكنها تدور حول لعن الحكم وولده.

حدثني أحمد بن جميل ثنا عبد الله بن المبارك أنا عبد الرحمن بن عبد الله بن دينار عن زيد بن أسلم قال: أغمى على المسور بن مخرمة ثم أفاق فقال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله أحب إلى من الدنيا وما فيها، عبد الرحمن بن عوف في الرفيق الأعلى مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً، وعبد الملك والحجاج يجران أمعاءهما في النار.

قلت (ابن حجر): هذا إسناد صحيح ولم يكن للحجاج حينئذ ذكر، ولا كان عبد الملك ولى الخلافة بعد؛ لأن المسور مات في اليوم الذي جاء فيه نعى يزيد بن معاوية من الشام، وذلك في ربيع الأول سنة 64 من الهجرة).

#### و انتهاءً سنه:

إذ لم يخرج بنو عبد الملك عن تلك السيرة الشنيعة.

وقد صدقت فيهم نبوءة النبي ﴿ لَا اللَّهُ حَينَ قَالَ: إذا بِلَّعْ بِنُو الحِكْمِ ثلاثين رجلاً اتخذوا دين الله دخلاً، وعباد الله خولاً، ومال الله دو $\mathbb{K}^{(1)}$ .

### وصح فيهم خبر أن هلاك الأمة على أيديهم:

ففي صحيح البخاري (3: 1319) رقم (3409) عن أبي هريرة ولينه قال: قال رسول الله ﷺ: يهلك الناس هذا الحي من قريش، قالوا: في تأمرنا؟ قال: لو أن الناس اعتزلوهم.

فرواه أبو يعلى (2: 383) رقم (1152) والحاكم في المستدرك (4: 527) عن أبي سعيد، وفيه

ورواه أبو يعلى (11: 402) رقم (6523) عن أبي هريرة، بسند صحيح.

ورواه الحاكم (4: 526) رقم (8478) عن أبي ذر، وصححه على شرط الشيخين، وقال الذهبي: على شرط مسلم.

<sup>(1)</sup> جاء ذلك في عدة روايات بألفاظ متقاربة:

وبوب الإمام البخاري في صحيحه (6: 2589): باب قول النبي ﷺ هلاك أمتى على يدى أغيلمة سفهاء.

وأورد تحته هذه الرواية رقم (6649): حدثنا موسى بن إسباعيل حدثنا عمرو بن يحيى بن سعيد بن عمرو بن سعيد قال: أخبرني جدى قال: كنت جالساً مع أبي هريرة في مسجد النبي والله الله الله الله الله ومعنا مروان، قال أبو هريرة: سمعت الصادق المصدوق يقول: هلكة أمتى على يدي غلمة من قريش.

فقال مروان: لعنة الله عليهم غلمة.

فقال أبو هريرة: لو شئت أن أقول: بني فلان وبني فلان لفعلت.

فكنت أخرج مع جدى إلى بني مروان حين ملكوا بالشأم فإذا رآهم غلمإناً أحداثاً قال لنا: عسى هؤلاء أن يكونوا منهم؟ قلنا: أنت أعلم (1).

وقال الإمام المناوي في فتح القدير شرح الجامع الصغير عند شرحه لهذا الحديث برقم (9593): («من قريش» قال جمع منهم القرطبي: منهم يزيد بن معاوية وأضرابه من أحداث ملوك بني أمية، فقد كان منهم ما كان من قتل أهل البيت، وخيار المهاجرين والأنصار بمكة والمدينة، وسبى أهل البيت.

قال القرطبي: وغير خاف ما صدر عن بني أمية وحجَّاجهم، من سفك الدماء وإتلاف الأموال، وإهلاك الناس بالحجاز والعراق، وغيرهما.

وقال الحافظ بعد ذلك بصفحة: (تنبيه: يتعجب من لعن مروان الغلمة المذكورين مع أن الظاهر أنهم من ولده، فكأن الله تعالى أجرى ذلك على لسانه؛ ليكون أشد في الحجة عليهم لعلهم يتعظون).

<sup>(1)</sup> قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (13: 10): (وفي رواية بن أبي شيبة أن أبا هريرة كان يمشي. في السوق ويقول: اللهم لا تدركني سنة ستين، ولا إمارة الصبيان، وفي هذا إشارة إلى أن أول الأغيلمة كان في سنة ستين، وهو كذلك فإن يزيد بن معاوية استخلف فيها).

قال: وبالجملة فبنو أمية قابلوا وصية المصطفى المسئلة في أهل بيته وأمته بالمخالفة والعقوق، فسفكوا دماءهم، وسبوا نساءهم، وأسروا صغارهم، وخربوا ديارهم، وجحدوا شرفهم وفضلهم، واستباحوا نسلهم وسبيهم، وسبهم، فخالفوا رسول الله وصيته، وصيته، وقابلوه بنقيض قصده وأمنيته.

فيا خجلهم إذا التقوا بين يديه، ويا فضيحتهم يوم يعرضون عليه، وهذا الخبر من المعجزات).

### فلا جرم بعد هذا:

أن كانوا أبغض الناس إلى رسول الله والمنطقة: ففي مستدرك الحاكم على الصحيحين (4: 528) رقم (8482): بسنده عن أبي برزة الأسلمي قال: كان أبغض الأحياء إلى رسول الله والمنطقة بنو أمية وبنو حنيفة وثقيف.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي في التلخيص.

وفي كنز العمال رقم (31500): عن بجالة قال: قلت لعمران بن حصين: حدثني عن أبغض الناس إلى رسول الله والله والله

وقد رآهم النبي والمنتقل ينزون على منبره نزو القردة، فما رؤي ضاحكاً بعدهاً، حزناً على الدين وأهله، ففي المستدرك على الصحيحين (4: 527) رقم (8481) عن أبي

العاص ينزون على منبري كما تنزو القردة، قال: فما رؤى النبي ﷺ مستجمعاً ضاحكاً حتى توفي.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وقال الذهبي: على شرط مسلم.

وأورد الإمام البوصيري الرواية في كتابه إتحاف الخبرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة (8: 29) تحت «باب في ذم الحكم بن أبي العاص وبنيه» برقم (7529) عن أبي فأصبح كالمتغيظ وقال: ما لي رأيت بني الحكم ينزون على منبري نزو القردة؟! قال: فها رئى رسول الله والله والل

وقال البوصري بعد ذلك: رواه أبو يعلى ورواته ثقات.

وقال الحافظ الهيثمي في مجمع الزوائد(5: 439): (رواه أبو يعلى، ورجاله رجال الصحيح، غير مصعب بن عبد الله بن الزبير، وهو ثقة).

وفي المستدرك على الصحيحين (3: 186) رقم (4796) بسنده عن يوسف بن مازن الراسبي قال: قام رجل إلى الحسن بن على فقال: يا مسود وجه المؤمنين، فقال الحسن: لا تؤنبني رحمك الله، فإن رسول الله والمناتئة قد رأى بني أمية يخطبون على منبره رجلاً رجلاً فساءه ذلك فنزلت: ﴿ ﴿ أَفَامَا رَأَوْهُ عَارِضًا ﴾ [الكوثر: 1] نهر في الجنة، ونزلت: ﴿ ﴿ وَأَذْكُرَأَ فَاعَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ وِالْلَاّحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ النَّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ وَالْمَدْرَ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا ال

قال الحاكم: هذا إسناد صحيح.

وما ذلك منه والمنطقة (أعني حزنه، وتغيظه، واستياءه من حكمهم) إلا لما علم من قبيح فعلهم، وسيء أثرهم، في دين الله (١)، ومال الله، وعباد الله، لاسيما أهل بيت النبوة

(1) لعب بعض حكام بني أمية ببعض الأحكام، وتغييرهم لبعض السنن، معلوم عند أهل البحث والنظر، ولا يسع المجال لبيان ذلك على وجهه، لكن أشير إلى نهاذج مما ورد، ولتفصيل ذلك وتحريره مجال آخر إن شاء الله تعالى، فمها ورد في ذلك:

تأخير الصلاة: قال ابن القيم في كتابه الصلاة وحكم تاركها ( 108): (وقد كان الأمراء من بني أمية وأكثر هم يصلون الجمعة عند الغروب).

وقال ابن رجب في فتح الباري (4: 6): (ولم يكن عمر بن عبد العزيز يؤخر الصلاة كتأخير سائر بني أمية، إنها أخر العصر يوماً).

وإفراد الإقامة: ففي مصنف ابن أبي شيبة (7: 255) رقم (35820): حدثنا وكيع حدثنا فطر قال: سألت مجاهداً عن إقامة المؤذنين واحدة واحدة، قال: ذاك شيء استخفته الأمراء.

والقراءة خلف الإمام: ففي مصنف عبد الرزاق (2: 141) رقم (2817) بسنده عن إبراهيم قال: ما كانوا يقرؤون خلف الإمام حتى كان ابن زياد، فقيل لهم: إذا لم يجهر لم يقرأ في نفسه فقرأ الناس.

وترك التلبية بعرفات: ففي سنن النسائي (5: 253) رقم (3006) عن سعيد بن جبير قال: كنت مع ابن عباس بعرفات فقال: ما لي لا أسمع الناس يلبون؟ قلت: يخافون من معاوية، فخرج بن عباس من فسطاطه فقال: لبيك اللهم لبيك لبيك، فإنهم قد تركوا السنة من بغض على.

قال الشيخ الألباني: صحيح الإسناد.

وفي سنن البيهقي الكبرى (5: 113) رقم (9230) عن سعيد بن جبير قال: كنا عند ابن عباس بعرفة فقال: يا سعيد ما لي لا أسمع الناس يلبون؟ فقلت: يخافون معاوية فخرج ابن عباس من فسطاطه، فقال: لبيك اللهم لبيك، وإن رغم أنف معاوية، اللهم العنهم فقد تركوا السنة من بغض على.

- وترك القنوت في الفجر: ففي الأوائل للعسكري ص (114): (وروي أن معاوية أول من زعم أن الله يريد أفعال العباد كلها، وأنه أول من ترك القنوت في صلاة الغداة).
- ونقص التكبير في الصلاة: ففي فتح الباري لابن رجب (6: 12): (وكان بنو أمية ينقصون التكبير) وقال في (6: 15): (وقد سبق ما يدل على أنهم تركوا تكبيرتي الركوع والسجود خاصة، وأن علياً أحيا ما تركوه من ذلك وأماتوه).
  - وتغيير صاع النبي النبي المنتقطة: فحينها سئلت عائشة كها في مسند أحمد: ما كانَ يقضي عن رسول الله النبيطة غسله من الجنابة؟ قالَ الراوي: فدعت بإناء؛ حزره صاعاً بصاعكم هذا، قال ابن رجب في فتح الباري (2: 9): (وقوله: بصاعكم هذا، ربها أشعر بأنه الصاع الذي زيد فيه في زمن بني أمية).
- والجلوس في خطبة الجمعة: ففي فتح الباري لابن رجب (6: 216): (كان في زمن بني أمية من يخطب جالساً، وقد قيل: إن أول من جلس معاوية، قاله الشعبي والحسن وطاوس، وقال طاوس: الجلوس على المنبريوم الجمعة بدعة.
- ... عن عطاءٍ، أنه قال: أول من جعل في الخطبة جلوساً عثمان، حين كبر وأخذته الرعدة جلس هنية ...
- وقد روي عن عمر بن عبد العزيز، أنه كان يخطب الخطبة الأولى جالساً، ويقوم في الثانية. خرّجه ابن سعد).
- والمبالغة في الإسرار بالبسملة: ففي تفسير الرازي (1: 186) وهو يناقش المسألة قال الرازي: (وأيضاً ففيها تهمة أخرى، وهي أن علياً عليسًا كان يبالغ في الجهر بالتسمية، فلها وصلت الدولة إلى بني أمية بالغوا في المنع من الجهر، سعياً في إبطال آثار علي عليسًا انساً خاف منهم، فلهذا السبب اضطربت أقواله فيه، ونحن وإن شككنا في شيء، فإنا لا نشك أنه مهها وقع التعارض بين قول أنس وابن المغفل، وبين قول علي بن أبي طالب عليسًا الذي بقي عليه طول عمره، فإن الأخذ بقول على أولى، فهذا جواب قاطع في المسألة).
- وتقديم الخطبة على العيد: ففي صحيح مسلم (1: 69) رقم (78) عن طارق بن شهاب قال: أول من بدأ بالخطبة يوم العيد قبل الصلاة مروان...

إذ عظم من البلاء نصيبهم، وأوفر من العناء حظهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

وبعد، فقد لخصت لك فيما سبق وسقت عصارة أبحاث للفقير في هذا الموضوع، الذي يحتاج لمزيد تقرير وبسط، وخليق بهذا التعليق المقتضب، أن يشر-ح وتفصل مباحثه في دراسة تأصيلية موسعة، حتى توضع الأمور في نصابها، فعسى الكريم ييسر-ذلك.

#### تنسه:

قد ورد في رواية عمرو بن مرة التي سبقت الإشارة إليها استثناء مهم، ولفظها أن رسول الله وعلى من يخرج رسول الله وعلى من الحكم والدمروان: (ائذنوا له عليه لعنة الله، وعلى من يخرج من صلبه إلا المؤمن منهم، وقليل ما هم).

وعليه: فمن كان من ذراريهم محسناً فله إحسانه، ولا تزر وازرة وزر أخرى، ومن أساء فعليها.

وقد أورد الحافظ في فتح الباري (2: 451) أثراً في أن أول من قدم الخطبة هو معاوية، وآخر أنه زياد، ولا تعارض بينها؛ لعلة ذكرها بقوله (2: 452): (لأن كلاً من مروان وزياد كان عاملاً لعاوية، فيحمل على أنه ابتدأ ذلك وتبعه عماله).

وكان قد نقل قبل ذلك رواية عن الحسن البصري صحح إسنادها بأن عثمان أول من قدم الخطبة، وجمع بينهما بقوله: (ويحتمل أن يكون عثمان فعل ذلك أحياناً، بخلاف مروان فواظب عليه؛ فلذلك نسب إليه).

وعن علة صنيع مروان قال ابن حجر: (لكن قيل: إنهم كانوا في زمن مروان يتعمدون ترك سماع خطبته؛ لما فيها من سب من لا يستحق السب، والإفراط في مدح بعض الناس).

وتتبع ما ورد من بدع بني أمية، وما أحدثوه يطول، وله موطن آخر يبسط فيه القول، وتحرر فيه النقولات؛ لأن بعضها يحتاج إلى نظر وتأمل، وإنها قصدنا الإشارة إلى بعض ما ورد لا غير.

### الآيات من سورة الإنسان:

قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنُّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ۚ أَلَّا تَعْبُدُوٓ ا إِلَّا ٱللَّهَ إِنَّى ٓ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ١ قَالُوٓا أَجِئَنَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ ءَالِمَتِنَا فَأَنِنَا مِمَا تَعَدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ١٠٠ قَالَ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَاللَّهِ وَأُبَلِّفُكُم مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِكِنِي آرَيكُمْ قُومًا تَجَهَلُونَ ١٠٠ فَلَمَّا رَأُوهُ عَارِضًا مُسْتَقَبِلَ أَوْدِيَئِهِمْ قَالُواْ هَذَا عَارِضٌ مُعْطِرُنَا ۚ بَلَ هُوَ مَا ٱسْتَعْجَلْتُم بِهِۦ ۗ ﴾

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس في قوله: ﴿ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا أَلَّهُ ﴾ [الإنسان: ٤] الآية قال: نزلت هذه الآية في على بن 

ورواه ابن المغازلي برقم (320) عن طاووس، فقال: (أخبرنا أبوطاهر محمد بن على بن محمد البيع أخرنا أبو عبد الله أحمد بن محمد بن عبد الله بن خالد الكاتب حدثنا أحمد بن جعفر بن محمد بن سالم الختلي حدثني عمر بن أحمد قال: قرأت على أمي فاطمة بنت محمد بن شعيب بن أبي مدين الزيات قالت: سمعت أباك أحمد بن روح يقول: حدثني موسى بن بهلول حدثنا محمد بن مروان عن ليث بن أبي سليم عن طاووس في هذه الآية: ﴿أَلَّا تَعْبُدُوا ﴾ [الإنسان: ٤] الآية نزلت في على بن أبي طالب وذلك أنهم صاموا وفاطمة خادمتهم فلم كان عند الإفطار وكانت عندهم ثلاثة أرغفة قال: فجلسوا ليأكلوا فأتاهم سائل فقال: أطعموني فإني مسكين فقام على عليتهم فأعطاه رغيفه ثم جاء سائل فقال: أطعموا اليتيم فأعطته فاطمة الرغيف، ثم جاء سائل فقال: أطعموا الأسر، فقامت الخادمة فأعطته الرغيف وباتوا ليلتهم طاوين فشكر الله لهم فأنزل فيهم هذه الآية). وجاء في تفسير البغوي: (وروى مجاهد وعطاء عن ابن عباس: أنها نزلت في علي بن أبي طالب عين ، وذلك أنه عمل ليهودي بشيء من شعير، فقبض الشعير فطحن ثلثه فجعلوا منه شيئاً ليأكلوه، فلما تم إنضاجه أتى مسكين فسأل فأخرجوا إليه الطعام، ثم عمل الثلث الثاني فلما تم إنضاجه أتى يتيم فسأل فأطعموه، ثم عمل الثلث الباقي فلما تم إنضاجه أتى أسير من المشركين، فسأل فأطعموه، وطووا يومهم ذلك: وهذا قول الحسن وقتادة).

وقال الرازي في تفسيره عن هذه القصة: (والواحدي من أصحابنا ذكر في كتاب «البسيط» أنها نزلت في حق علي عليشه، وصاحب «الكشاف» من المعتزلة ذكر هذه القصة).

وجاء في الكشف والبيان للثعلبي: (حدّثنا أبو الحسن محمّد بن أحمد بن سهيل بن عليّ بن مهران الباهلي بالبصرة، قال: حدّثنا أبو مسعود عبد الرحمان بن فهر بن هلال، قال: حدّثنا القاسم بن يحيى، عن أبي عليّ العنبري، عن محمّد بن السائب، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس.

قال أبو الحسن بن مهران: وحدّثني محمّد بن زكريّا البصري، قال: حدّثني سعيد بن واقد المزني، قال: حدّثنا القاسم بن بهرام، عن ليث، عن مجاهد، عن ابن عبّاس في قول الله وَوَقَدْ خَلَتِ ٱلنُّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ الإنسان: 7] قال: مرض الحسن والحسين فعادهما جدّهما محمّد رسول الله ومعه أبو بكر وعمر، وعادهما عامّة العرب، فقال [رسول الله لعليّ]: يا أبا الحسن لو نذرت على ولديك نذراً، وكلّ نذر لا يكون له وفاء فليس بشيء.

فقال على: إن برأ ولداي مما بها صمت ثلاثة أيام شكراً.

وقالت فاطمة عشنا: إن برأ ولداي مما بها صمت لله ثلاثة أيام شُكراً.

فأُلبس الغلامان لباس العافية، وليس عند آل محمّد قليلٌ ولا كثير.

فانطلق على حِيلُتُ إلى شمعون بن جابا الخيبري - وكان يهوديّاً - فاستقرض منه ثلاثة أصوع من شعير.

وفي حديث المزني، فانطق على حيشه إلى جار له مِن اليهود، يُعالج الصوف يقال له شمعون بن جابا فقال: هل لك أن تعطيني جزّة من صوف، تغزلها لك بنت محمد بثلاثة أصوع مِن شعير؟

قال: نعم، فأعطاه فجاء بالصوف والشعير، فأخير فاطمة بذلك فقبلت و أطاعت.

قالوا: فقامت فاطمة ﴿ إلى صاع فطحنته واختبزت منه خمسة أقراص، لكلِّ واحد منهم قُر صاً.

وصلَّى عليَّ مع النبيِّ المغرب ثمَّ أتى المنزل فوضع الطعام بين يديه إذ أتاهم مسكين فوقف بالباب، فقال: السلام عليكم أهل بيت محمّد، مسكين من مساكين المسلمين أطعموني أطعمكم الله من مو ائد الجنّة، فسمعه على ( ولينَّف ) فأنشأ يقول:

> فاطمُ ذاتَ الفضل واليقينِ يا بنتَ خيرِ الناسِ أجمعينِ أما ترينَ البائس المسكين قد قامَ بالباب لهُ أنين يـشكو إلـى الله ويستكين يـشكو إلـينا جـائعٌ حـزين كلُّ امرِئ بِكسبِه رهينِ وفاعلُ الخيرات يستبينِ

موعُدنا جنّة علّين حرّمها الله على الضنّين وللبخيل موقفٌ مهين تهوى به النار إلى سجّين شرابه الحميم والغسلين

#### فأنشأت فاطمة:

أُمرُكَ عندي يابن عمِّ طاعه ما بي مِن لؤم ولا وَضَاعـه غُذّيتَ في الخير لبن ضباعه أطعمه ولا أبالي الساعة أرجوا إذا أشبعتُ ذا المحاعة أنّ ألحقَ الأخسارَ والحاعية وأدخاً الخُلد ولي شفاعه

قال: فأعطوه الطعام، ومكثوا يومهم وليلتهم لم يذوقوا شيئاً إلاّ الماء القراح، فلمّا أنْ كان في اليوم الثاني قامت إلى صاع فطحنته فأختبزته، وصلّى عليُّ مع النبي ثمّ أتى المنزل فوضع الطعام بين أيديهم، فوقف بالباب يتيم من أولاد المهاجرين استشهد والدى يوم العقبة، أطعموني أطعمكم الله مِن موائد الجنّة.

### فسمعه على ( وليسنه ) فأنشأ يقول:

فاطمُ بنت السيّدِ الكريم بنت نبيِّ ليس بالزّنيم لقد أتى الله بذي اليتيم من يرحم اليوم فهو رحيم موعده في جنّة النعيم قد حُرّم الخلدُ على اللئيم يداك في النار إلى الجحيم شرابه الصديدُ والحميم

### فأنشأت فاطمة تقول:

إنَّى لأعطيه ولا أُبالي وأُوثر اللهَ على عيالي أمسوا جياعاً وهُم أشبالي أصغرهم يُقتلُ في القتال بكربلا يُقترُّ باغتيال يا ويل للقاتل من وَيال تهوى به النارُ إلى سفال وفي يديه الغُلِّ والأغلال كبولة زادت على الأكسال

قال: فأعطوه الطعام ومكثوا يومين وليلتين، لم يـذوقوا شيئاً إلاّ الماء القراح.

فلمّ كانت في اليوم الثالث قامت فاطمة والله الصاع الباقي فطحنته واختبزته، وصلَّى عليَّ مع النبيِّ ثمَّ أتى المنزل فُوضع الطعام بين أيديهم، إذ أتـاهم أسـير فوقف بالباب فقال: السلامُ عليكم أهل بيت محمّد، تأسر وننا وتشدُّوننا ولا تُطعمو ننا! أطعمو ني فإنّى أسير محمّد، فسمعه عليّ فأنشأ يقول:

> فاطم يابنت النبيّ أحمد بنت نبيِّ سيّدٍ مسوّد هـذا أسيرٌ للنبيّ المهتدي مكبّل في غلّهِ مُسقيّدِ يشكو إلينا الجوع قد تمدّد من يُطعم اليوم يَجده في غد عند العليّ الواحد الموحّدِ ما يزرع الزارعُ سوف يَحصُدِ فأطعمي مِن غير مَنِّ أَنكدِ حتّى تُجازَى بالذي لا يَنفُدِ

### فأنشأت فاطمة ( وينف ) تقول:

لم يبقَ ممّا جاء غيرُ صاعِ قد ذهبَت كفّي مع الذّراعِ أبناي والله هُما جياعِ ياربٌ لا تتركها ضياعِ يصطنع المعروف بابتداعِ عبل الذراعين طويل الباعِ وما على رأسي مِن قِناعِ إلاّ قناعٍ نسجه نساعِ

قال: فأعطوه الطعام ومكثوا ثلاثة أيّام ولياليها لم يذوقوا شيئاً، إلاّ الماء القراح.

قتادة بن مهران الباهلي في هذا الحديث: فوثب النبي حتى دخل على فاطمة فلما رأى مابهم انكب عليهم يبكي، ثم قال: أنتم من منذ ثلاث فيما أرى وأنا غافل عنكم، فه بط جبرائيل عليهم بهذه الآيات ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا فَهِ بط جبرائيل عليه بهذه الآيات ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا فَهِ بط جبرائيل عَيْنَ في دار كَافُورًا ﴿ وَاذْكُرُ آخَاعَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ وَالْأَخْقَافِ ﴾ [الإنسان:6] قال: هي عين في دار النبي تفجر إلى دور الأنبياء عَيْنَ والمؤمنين.

﴿ وَقَدْ خَلَتِ ﴾ يعني علياً وفاطمة والحسن والحسين وجاريتهم فضة ﴿ ٱلنُّذُرُ مِنْ ا بَيْن يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ۚ أَلَّا نَعْبُدُوٓاْ إِلَّا اللَّهَ ﴾ يقول على شهوتهم للطعام، وإيثارهم مسكيناً من مساكين المسلمين ويتيماً من يتامي المسلمين، وأسيراً من أساري المشركين.

ويقول ون إذا أطعم وهم ﴿ يَوْمِ عَظِيمِ اللَّهِ قَالُوٓا أَجِئَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنَّ عَالِمَتِنَا فَأَنِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ (") قَالَ إِنَّمَا الْعِلْمُ ﴾ قال: والله ما قالوا لهم هذا بألسنتهم، ولكنهم أضمروه في نفوسهم، فأخبر الله سبحانه بإضارهم يقولون: لا نريد منكم جزاء ولا شكوراً، فيتمنون علينا به، ولكنا أعطيناكم لوجه الله وطلب ثوابه قال الله سبحانه: ﴿عِندَاللَّهِ وَأَتْكِلُّهُ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِنِّي ﴾ في الوجو، ﴿أَرَبَكُمْ ﴾ في القلوب ﴿ بَعَهَ لُونَ ﴾ بما صبروا ﴿ جَنَّتِم ﴾ يسكنونها ﴿ عَارِضًا ﴾ يلبسونه ويفترشونه ﴿ أَوْدِيَنِهِمْ قَالُواْ هَنَدَا عَارِضُ ثَمُطِرُنا مَلْ هُوَ مَا ٱسْتَعْجَلْتُم بِدِ . ١٠

قال ابن عباس: وبينا أهل الجنة في الجنة إذا رأوا ضوءاً كضوء الشمس وقد أشرقت الجنان لها، فيقول أهل الجنة: يا رضوان قال: ربّنا عز وجل ﴿ بَلُ هُو مَا ٱسْتَغَجَلْتُم بِهِ م الإنسان: 13] فيقول: لهم رضوان: ليست هذه بشمس ولا قمر، ولكن هذه فاطمة وعلى ضحكا ضحكاً أشرقت الجنان من نور ضحكها، وفيهما أنزل الله سبحانه: ﴿ هَلْ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَنِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ ﴾ إلى قوله: ﴿ ءَالِمَةً أَبُّلُ ضَلُّوا ﴾.

و أنشدت فيه:

أنا مولى لفتى أنزل فيه هل أتى انتهى النقل بطوله من تفسير الإمام الثعلبي.



### وفيه ثلاث آيات:

الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ فَمَالَنَا مِن شَنِفِعِينَ ١٠٠٠ وَلَاصَدِيقٍ مِيمٍ ١٠٠٠ ﴾ [الشعراء:101].

في تفسير ابن أبي حاتم: عن أبيه، عن جعفر بن محمَّد، قال: نزلت فينا وفي شيعتنا حتى إنا لَنشَفَّع ونشفع فلمَّا رأى ذلك من ليس منهم، قالوا: ﴿ فَمَالَنَا مِن شَفِعِينَ ﴿ وَلَا صَدِيقٍ جَمِيمٍ ﴿ فَكَا لَنَا مِن شَفِعِينَ ﴿ وَلَا صَدِيقٍ جَمِيمٍ ﴿ فَكَا لَنَا مِن السَعِراء: 101]).

الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ يُفْتَرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ [المدثر:39].

قال القرطبي في تفسيره لأصحاب اليمين: (واختلف في تعيينهم فقال ابن عباس: الملائكة...

وقال أبو جعفر الباقر: نحن وشيعتنا أصحاب اليمين، وكل من أبغضنا أهل البيت فهم المرتهنون).

وفي الكشف والبيان للثعلبي: (وروى أبو حمزة الثمالي عن أبي جعفر الباقر قال: نحن وشيعتنا أصحاب اليمين).

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿إِذْ كَانُواْ يَجِّحُدُونَ عَانِبَ ٱللَّهِ ﴾ [الينة: 7].

جاء في تفسير الطبري: (حدثنا ابن حميد قال: ثنا عيسي بن فرقد عن أبي الجارود عن محمد بن على ﴿إِذْ كَانُواْ يَجَمَدُونَ بِمَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ [البينة: 7] فقال النبي الشيئة: أنت يا على وشيعتك)(1).

وقال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن عساكر عن جابر بن عبد الله قال: كنا عند النبي والماتة فأقبل على فقال النبي والذي نفسي بيده إن هذا وشيعته لهم الفائزون يـوم القيامـة ونزلـت: ﴿أَبْصَنْرُهُمْ وَلَا أَفِّيدَتُهُم مِّن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ يَجُحُدُونَ عَاكِتِ ٱللَّهِ ﴾ [الينة:7].

فكان أصحاب النبي والمنافية إذا أقبل على قالوا: جاء خبر البرية.

وأخرج ابن عدى وابن عساكر عن أبي سعيد مرفوعاً: على خبر البرية.

وأخرج ابن عـدي عـن ابـن عبـاس قـال: لمـا نزلـت إن الـذين آمنـوا وعملـوا القيامة راضين مرضين.

وأخرج ابن مردويه عن علي قال: قال لي رسول الله الله الله الله عن علي قال: قال لي رسول الله: ﴿ أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَفْعَدُ ثُمُّم مِن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ يَجْحَدُونَ عَاكَتِ ٱللَّهِ ﴾ [البينة: 7] أنت وشيعتك وموعدي وموعدكم الحوض، إذا جاءت الأمم للحساب تدعون غراً محجلين). وبعض ما سبق من الروايات مروى أيضاً عند الخوارزمي في المناقب.

<sup>(1)</sup> وقال البلاذري في أنساب الأشراف صفحة (113) رقم (50): مدائني عن يونس بن أرقم، عن محمد بن عبد الله بن عطية العوفي قال: قلت لجابر بن عبد الله: أي رجل كان فيكم على؟ قال: كان والله خبر البرية بعد رسول الله ﷺ.

#### بیان:

ما ذكرناه فيما سبق كان ما ورد من آيات قرآنية في مدح الشيعة مع أهل البيت.

وأما ما ورد في مدحهم من أحاديث عن النبي المنته فكثيرة من طريق جمع من الصحابة، ولا يخلو أكثرها من ضعف، ومنها ما يلي:

الرواية الأولى: أخرج الحاكم في المستدرك (3: 174) رقم (4755) بسنده عن ميناء بن أبي ميناء مولى عبد الرحمن بن عوف قال: خذوا عني قبل أن تشاب الأحاديث بالأباطيل سمعت رسول الله وسيعتنا ورقها، وأصل الشجرة وفاطمة فرعها وعلي لقاحها والحسن والحسين ثمرتها، وشيعتنا ورقها، وأصل الشجرة في جنة عدن، وسائر ذلك في سائر الجنة.

ورواها ابن عساكر في تاريخه (14: 168) بسنده عن ميناء عن عبد الرحمن بن عوف.

الرواية الثانية: روى الثعلبي في تفسيره الكشف والبيان تحت تفسير قوله تعالى: ﴿ قُل الرواية الثانية: روى الثعلبي في تفسيره الكشف والبيان تحت تفسير قوله تعالى: ﴿ قُل السَّوْرَى: 23] بسنده عن زيد بن علي بن حسين، عن أبيه، عن جده علي بن أبي طالب، قال: شكوت إلى رسول الله والله والله والله عن أبيه، عن جده علي بن أبي طالب، قال: شكوت إلى رسول الله والله والحسن في فقال: أما ترضى أن تكون رابع أربعة، أول من يدخل الجنّة أنا وأنت والحسن والحسين وأزواجنا عن أبهاننا وشهالنا، وذريتنا خلف أزواجنا وشيعتنا من ورائنا.

ورواها ابن عساكر في تاريخه (14: 169).

وروى الرواية بسند آخر عن علي: الحاكم في المستدرك (3: 164) رقم (4723) بلفظ: أخبرني رسول الله على أن أول من يدخل الجنة أنا وفاطمة والحسن والحسين قلت: يا رسول الله فمحبونا؟ قال: من ورائكم.

وحكم عليه بقوله: صحيح الإسناد ولم يخرجاه. ورواها الطبراني بسند آخر عن أبي رافع في المعجم الكبير (3: 41) رقم (2624).

الرواية الثالثة: في المعجم الأوسط (4: 187) رقم (3934) بسنده عن عبد الله بن نجى أن علياً أتى يوم البصرة بذهب أو فضة فنكته، وقال:... إن خليلي والله قال: يا علي إنك ستقدم على الله وشيعتك راضين مرضيين..

الرواية الرابعة: في المعجم الأوسط (7: 343) رقم (7675) بسنده عن أبي هريرة قال: قال على بن أبي طالب:...وفيه قال النبي والمالية لعلى -: أنت معى وشيعتك في الجنة ثم قرأ رسول الله والثُّنيُّ إخوانا على سرر متقابلين لا ينظر أحدهم في قفا صاحبه.

الرواية الخامسة: في المعجم الكبير (1: 319) رقم (948) بسنده عن أبي رافع: أن النبي والله العلى: أنت وشيعتك تردون على الحوض رواء مرويين مبيضة وجوهكم، وإن عدوك يردون على ظهاء مقبحين.

الرواية السادسة: أخرج الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (12: 289) بسنده عن الشعبي عن على قال: قال رسول الله الله الله النه وشيعتك في الجنة.

الرواية السابعة: أخرج ابن عساكر في تاريخ دمشق (42: 333) بسنده عن أبي سعيد قال: نظر النبي رَلِيُّ إلى على فقال: هذا وشيعته هم الفائزون يوم القيامة.

الرواية الثامنة: أخرج ابن عساكر في تاريخ دمشق (42: 333) بسنده عن محمد بن على قال: سئلت أم سلمة زوج النبي رَلِيُّنَّهُ عن على فقالت: سمعت النبي رَلِيُّنَّهُ يقول: إن علياً وشيعته هم الفائزون يوم القيامة. الرواية التاسعة: أخرج ابن المغازلي الشافعي في مناقب أمير المؤمنين (157 - 158) بسنده عن جابر بن عبد الله عن النبي والمناه قال لعلي: وإن شيعتك على منابر من نور، مبيضة وجوههم حولي، أشفع لهم، ويكونون في الجنة جيراني.

**الرواية العاشرة:** أخرج ابن المغازلي الشافعي في مناقب أمير المؤمنين (113) بسنده عن ابن عباس وفيه قال النبي والمناطقة إن علياً وشيعته هم الفائزون غداً.

الرواية الحادية عشره: أخرج ابن المغازلي في المناقب (179 - 180) بسنده عن على عن النبي والمنافقة أنه قال: أتاني جبريل عليته فقال: تختموا بالعقيق فإنه أول حجر شهد لله بالواحدانية، ولي بالنبوة، ولعلي بالوصية، ولولده بالإمامة، ولشيعته بالجنة.

الرواية الثانية عشرة: أخرج ابن المغازلي في المناقب (183) بسنده عن أنس قال: قال رسول الله المرابعة عن أمتي الجنة سبعون ألفاً لا حساب عليهم، ثم التفت إلى على عليهم، فقال: هم من شيعتك وأنت إمامهم.

وفي الباب روايات أخرى تركتها اختصاراً.

وكما ورد مدح الشيعة والتشيع لأهل البيت في محكم التنزيل، وفي الأحاديث، فقد جاء أيضاً على لسان أهل البيت، ومن ذلك:

قول الإمام الحسين بن علي هيئي الهناد واه عنه الحميدى قال: حدثنا سفيان عن عبدالله بن شريك، قال: قال الحسين: «نبعث نحن وشيعتنا كهاتين، وأشار بالسبابة والوسطى» والرواية ذكرها الذهبي في ميزان الاعتدال (2: 439)(1).

<sup>(1)</sup> والحميدي وسفيان إمامان، وعبدالله بن شريك، وإن اختلف في حاله، لكن يكفيه توثيق أحمد وابن معين وغيرهما له، كما في ترجمته من الميزان، وتوثيق أبي زرعة وغيره كما في تهذيب التهذيب

### وعن تعريف الشيعة والتشيع:

### إليك بعضاً من أقوال أهل العلم:

- قال الإمام ابن خلدون في المقدمة (196): (اعلم أن الشيعة لغة: هم الصحب والأتباع، ويطلق في عرف الفقهاء، والمتكلمين من الخلف والسلف على أتباع على وبنيه وبنيه وبنيه وبنيه المنتخب على وبنيه المنتخب الم
- وقال الإمام الأزهري في كتابه تهذيب اللغة (1: 326): (والشيعة: قوم يهوون هوى عترة النبي عليه، ويوالونهم).
- وقال الإمام ابن منظور في لسان العرب (8: 188): (وقد غلب هذا الاسم على من يتوالى علياً وأهل بيته رضوان الله عليهم أجمعين حتى صار لهم اسماً خاصاً، فإذا قيل: فلان من الشيعة عرف أنه منهم، وفي مذهب الشيعة كذا أي عندهم، وأصل ذلك من المشايعة وهي المتابعة والمطاوعة، قال الأزهري: والشيعة قوم يهوون هوى عترة النبي على ويوالونهم).

### وقد جاء وصفهم على لسان أئمة أهل البيت وغيرهم، فمن ذلك:

1- قول أمير المؤمنين فيها رواه عنه ابن عساكر في تاريخ دمشق (42: 401) بسنده عن المدائني قال: نظر علي بن أبي طالب إلى قوم ببابه فقال لقنبر: يا قنبر من هؤلاء؟ قال: هؤلاء شيعتك يا أمر المؤمنين، قال: وما لى لا أرى فيهم سيهاء الشيعة؟!

قال: وما سياء الشيعة؟ قال: خمص البطون من الطوي، يبس الشفاه من الظمأ، عمش العيون من البكاء.

<sup>(5: 223).</sup> وشبهة الانقطاع منتفية، فقد روى ابن شريك عن بعض الصحابة وأدركهم كابن عمر وابن عباس وابن الزبر وجندب وغيرهم، ولم يرم بتدليس.

<sup>1</sup> ومنه قوله تعالى: (وإن من شيعته لإبراهيم) وقوله تعالى: (فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه).

2- وقوله فيها نقل الهيتمي في الصواعق المحرقة (2: 450) عن صاحب المطالب العالية عن على أنه مر على جمع فأسر عوا إليه قياماً، فقال: من القوم؟ فقالوا: من شيعتك يا أمر المؤمنين، فقال لهم خبراً، ثم قال: يا هؤ لاء مالي لا أرى فيكم سمة شيعتنا، وحلية أحبتنا؟! فأمسكو احياء، فقال له من معه: نسألك بالذي أكر مكم أهل البيت، وخصكم وحباكم لما أنبأتنا بصفة شيعتكم، فقال:

شيعتنا هم العارفون بالله، العاملون بأمر الله، أهل الفضائل، الناطقون بالصواب، مأكولهم القوت وملبوسهم الاقتصاد، ومشيهم التواضع، نجعوا لله بطاعته، وخضعوا إليه بعبادته، مضوا غاضين أبصارهم عما حرم الله عليهم، رامقين أسماعهم على العلم بربهم، نزلت أنفسهم منهم في البلاء كالتي نزلت منهم في الرخاء، رضوا عن الله تعالى بالقضاء فلولا الآجال التي كتب الله تعالى لهم لم تستقر أرواحهم في أجسادهم طرفة عين شوقا إلى لقاء الله والثواب وخوفاً من أليم العقاب، عظم الخالق في أنفسهم وصغر ما دونه في أعينهم فهم والجنة كمن رآها فهم على أرائكها متكئون وهم والنار كمن رآها فهم فيها معذبون، صبروا أياماً قليلة، فأعقبتهم راحة طويلة أرادتهم الدنيا فلم يريدوها، وطلبتهم فأعجز وها، أما الليل فصافون أقدامهم تالون لأجزاء القرآن ترتيلاً يعظون أنفسهم بأمثاله ويستشفون لدائهم بدوائه تارة، وتارة يفترشون جباههم وأكفهم وركبهم وأطراف أقدامهم، تجرى دموعهم على خدودهم، يمجدون جباراً عظيماً ويجأرون إليه في فكاك رقابهم، هذا ليلهم، فأما نهارهم فحكماء علماء بررة أتقياء براهم خوف باريهم فهم كالقداح تحسبهم مرضي أو قد خولطوا وما هم بذلك، بل خامرهم من عظمة ربهم وشدة سلطانه ما طاشت له قلوبهم وذهلت منه عقو لهم، فإذا أشفقوا من ذلك بادروا إلى الله تعالى بالأعمال الزاكية، لا يرضون له

بالقليل ولا يستكثرون له الجزيل، فهم لأنفسهم متهمون ومن أعمالهم مشفقون، ترى لأحدهم قوة في دين وحزماً في لين، وإيهاناً في يقين وحرصاً على علم وفهماً في فقه وعلماً في حلم وكيساً في قصد وقصداً في غني وتجملاً في فاقة وصيراً في شفقة وخشوعاً في عبادة ورحمة لمجهو د وإعطاء في حق ورفقاً في كسب وطلباً في حلال ونشاطاً في هدى واعتصاماً في شهوة، لا يغره ما جهله ولا يدع إحصاء ما عمله، يستبطىء نفسه في العلم وهو من صالح عمله على وجل، يصبح وشغله الذكر ويمسى وهمه الشكر، يبيت حذراً من سنة الغفلة ويصبح فرحاً بها أصاب من الفضل والرحمة، ورغبته فيها يبقى وزهادته فيها يفني وقد قرن العلم بالعمل والعلم بالحلم، دائماً نشاطه بعيداً كسله، قريباً أمله قليلاً زلله متوقعاً أجله عاشقاً قلبه، شاكراً ربه قانعاً نفسه محرزاً دينه كاظمًا غيظه آمنا منه جاره سهلاً أمره معدوماً كبره بيناً صبره كثيراً ذكره لا يعمل شيئاً من الخبر رياء ولا يتركه حياء.

أولئك شيعتنا وأحبتنا ومنا ومعنا ألا هؤلاء شوقاً إليهم

فصاح بعض من معه وهو همام بن عباد بن خيثم وكان من المتعبدين صيحة فوقع مغشياً عليه، فحركوه فإذا هو فارق الدنيا فغسل وصلى عليه أمير المؤمنين ومن معه.

3- ووصفهم الإمام على بن الحسين رضوان الله عليهما بقوله: (شيعتنا الذبل الشفاه، والإمام منا من دعا إلى طاعة الله) كما رواه عنه الحافظ أبو نعيم في حلية الأولياء (1: 86).

4- ووصفهم الإمام الباقر بقوله: (شيعتنا من أطاع الله ، كما في الحلية (3: 184).

5- ووصفهم التابعي الجليل مجاهد بقوله: (شيعة على الحلماء العلماء الذبل الشفاه الأخيار، الذين يعرفون بالرهبانية من أثر العبادة) كما رواه عنه الحافظ أبو نعيم في حلبة الأولياء (1: 86).

# الفصل الثاني ما نــزل فـــي بعــض الآل

رضي الله عنهم

وفيه مباحث:

المبحث الأول: ما نزل في الإمام على والشخه

و فيه مسألتان:

- المسألة الأولى: ما نزل في الإمام على هِيْنُك وحده.

 المسألة الثانية: ما نزل في الإمام على ﴿ الله على على الله على آل البت.

المبحث الثاني: ما نزل في الإمام الحسين ويشف .

المبحث الثالث: ما نزل في الإمام المهدي ولينف .







و فيه مسألتان:

### المسألة الأولى: ما نزل في الإمام على ﴿ يُنْكُ وحده:

الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ۗ ﴾ [البقرة: 269].

في فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل من زوائد ابنه عبد الله (2: 575) رقم (973) قال: حدثني أبي قثنا<sup>(1)</sup> يحيى بن آدم نا شريك عن سعيد بن مسروق عن منذر عن الربيع بن خيثم: أنهم ذكروا عنده علياً فقال: ما رأيت أحداً مبغضيه أشد له بغضاً، ولا محبيه أشد له حباً، ولم أرهم يجدون عليه في حكمه والله الله الله الله الرَّهُ عليه أشد له حباً، ولم ٱلْحِكْمَةُ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا اللَّهِ (269].

(1) اختصار: قال حدثنا.

الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ وَلَا أَبْصَدُوهُمْ وَلَا أَفْئِدَتُهُم مِن شَيْءٍ إِذْ ﴾ [البقرة: 274].

في تفسير الإمام عبد الرزاق الصنعاني: قال نا عبد الوهاب بن مجاهد عن أبيه عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَلَا آَبْصَرُهُمُ وَلَا آَفَوْدَتُهُم مِّن شَيْءٍ إِذَ ﴾ [البقرة: 274] قال: نزلت في علي كانت معه أربعة دراهم فأنفق بالليل درهماً وبالنهار درهماً وسراً درهماً وعلانية درهماً).

ورواه ابن المغازلي برقم (325) من طريق عبد الرزاق به.

وقال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج عبد الرزاق وعبد بن هميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني وابن عساكر من طريق عبد الوهاب بن مجاهد عن أبيه عن ابن عباس في قوله: ﴿ وَلَا آبَصَنُرُهُمْ وَلا آفَئِدَتُهُم مِّن شَيْءٍ إِذَ ﴾ [البقرة:274] قال: نزلت في علي بن أبي طالب كانت له أربعة دراهم فأنفق بالليل درهماً وبالنهار درهماً وسراً درهماً وعلانية درهماً).

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللهِ ﴾ [البقرة: 207] الآية.

جاء في تفسير الكشف والبيان للثعلبي: (قال ابن عبّاس: نزلت في علي بن أبي طالب حين هرب النبيّ النبيّ من المشركين إلى الغار مع أبي بكر الصديق ونام عليّ على فراش النبيّ النبيّ المثلثة.

وفي المستدرك على الصحيحين (3: 5) رقم (4263): حدثنا أبو بكر أحمد بن إسحاق ثنا زياد بن الخليل التستري ثنا كثير بن يحيى ثنا أبو عوانة عن أبي بلخ عن عمرو بن ميمون عن ابن عباس عن قال: شرى علي نفسه ولبس ثوب النبي السي ثم نام مكانه، وكان المشركون يرمون رسول الله على فجعلوا يرمون علياً ويرونه النبي على بردة، وكانت قريش تريد أن تقتل النبي على فجعلوا يرمون علياً ويرونه النبي على وقد لبس بردة وجعل على عين يتضور، فإذا هو على فقالوا: إنك للئيم إنك لتتضور، وكان صاحبك لا يتضور، ولقد استنكرناه منك.

هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وقد رواه أبو داود الطيالسي. وغيره عن

أبي عوانة بزيادة ألفاظ).

قلت: ورواه أحمد في المسند (1: 330) والطبراني في الكبير مطولاً (12: 97) برقم (12593).

وفي المستدرك (3: 5) رقم (4264): وقد حدثنا بكر بن محمد الصير في بمرو ثنا عبيد بن قنفذ البزار ثنا يحيى بن عبد الحميد الحماني ثنا قيس بن الربيع ثنا حكيم بن جبير عن علي بن الحسين: قال: إن أول من شرى نفسه ابتغاء رضوان الله علي بن أبي طالب.

# الآية

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (أخرج ابن مردَوَيْه وابن عساكر بسندٍ ضعيف، عن أبي سعيد الخدري قال: لمّا نصّب رسولُ الله عليّاً يوم الغدير مِن ذي الحجّة قال النبيّ: (مَنْ كنتُ مولاه فعليٌ مولاه)، فأنزل اللهُ: ﴿ٱلْعِلْمُ عِندَاللّهِ وَأُبَلِّعُكُم ﴾ الحجّة قال النبيّ: (مَنْ كنتُ مولاه فعليٌ مولاه)،

### الآية

قسول الله تعسالي: ﴿ وَعَدَاللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّدَلِحَدَتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجَّرُ عَظِيمٌ (١) ﴿ [المائدة: 9].

وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَأَذْكُرَ أَخَاعَادِ إِذْ أَنْدَرَقُوْمَهُ. بِٱلْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنُّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ۚ أَلَّا نَعْبُدُوٓ إِلَّا اللَّهَ إِنَّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ ﴾ [الحديد:19].

قال الإمام ابن المغازلي في المناقب برقم (369): (أخبرنا الحسن بن أحمد بن موسى حدثنا هلال بن محمد حدثنا إسهاعيل بن على بن رزين بن عثمان حدثنا أبي حدثنا أخي دعبل بن علي، حدثنا [مجاشع بن عمرو عن ميسرة بن عبد ربه عن عبد الكريم الجزري] (1) عن سعيد بن جبير عن ابن عباس أنه سئل عن قول الله تعالى: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّدلِحَدتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ ١٠ ١ المائدة: 9] قال: سأل قوم النبي الله عليه فقالوا: فيمن نزلت هذه الآية يا نبي الله؟ قال: إذا كان يوم القيامة عقد لواء من نور أبيض، فإذا مناد: ليقم سيد المؤمنين، ومعه الذين آمنوا بعد بعث محمد، فيقوم على بن أبي طالب فيعطى اللواء من النور الأبيض بيده تحته جميع السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار لا يخالطهم غيرهم، حتى يجلس على منبر من نور رب العزة، ويعرض الجميع عليه رجلاً رجلاً فيعطى أجره ونوره، فإذا أتى على آخرهم

<sup>(1)</sup> ما بين المعكوفتين من تصحيح المحقق للسند.

قيل لهم: قد عرفتم موضعكم ومنازلكم من الجنة، إن ربكم يقول: عندي مغفرة وأجر عظيم - يعني الجنة - فيقوم علي والقوم تحت لوائه معهم حتى يدخل بهم الجنة، ثم يرجع إلى منبره فلا يزال يعرض عليه جميع المؤمنين فيأخذ نصيبه منهم إلى الجنة وينزل أقواماً إلى النارا، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرْ آَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ بِالْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ السَّابِقين الأولين من المؤمنين وأهل الولاية له النُذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ ﴾ [الحديد:19] يعني السابقين الأولين من المؤمنين وأهل الولاية له وحق علي وحق علي الواحب على العالمن).

<sup>1</sup> روى الإمام ابن أبي يعلى الحنبلي في ترجمة محمد بن منصور الطوسي من كتابه طبقات الحنابلة (1: 12) بسنده عن محمد بن منصور يقول: كنا عند أحمد بن حنبل فقال له رجل: يا أبا عبد الله ما تقول في هذا الحديث الذي يروى أن علياً قال: " أنا قسيم النار "؟

فقال: وما تنكرون من ذا؟ أليس روينا أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لعلي: " لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق " قلنا: بلى. قال: فأين المؤمن؟ قلنا: في الجنة، قال: وأين المنافق؟ قلنا: في النار. قال: فعلى قسيم النار.

## الآية السادسة

قوله تعالى ﴿ يَكَأَبُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن رَرَّتَذَ مِنكُمْ عَن دبنِهِ عِنْسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بَقُوْمِ نُحِيُّهُمْ وَنُحِيُّونَهُ وَ ﴾ الآية.

ذكر الإمام الرازي في تفسيرها أقوالاً في المراد بأولئك القوم، منها قوله: (وقال قوم: إنها نزلت في على عليم اليُّسَلُّم، ويدل عليه وجهان: الأول: أنه عليمَسُلم لما دفع الراية إلى على عليسه يوم خيبر قال: لأدفعن الراية غداً إلى رجل يحب الله ورسوله، ويجبه الله ورسوله، وهذا هو الصفة المذكورة في الآية.

والوجه الثاني: أنه تعالى ذكر بعد هذه الآية قوله ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَالَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلَوةَ وَيُؤَتُّونَ الزَّكَوةَ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴾ [المائدة: 55] وهذه الآية في حق على، فكان الأولى جعل ما قبلها أيضاً في حقه).

### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ أَللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [المائدة: 55].. الآية.

وأخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وأبو الشيخ وابن مردويه عن ابن عباس في قوله: ﴿إِنَّهَا وَلِيُكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [المائدة: 55] الآية، قال: نزلت في علي بن أبي طالب.

وأخرج الطبراني في الأوسط وابن مردويه عن عمار بن ياسر قال: وقف بعلي سائل وهو راكع في صلاة تطوع فنزع خاتمه فأعطاه السائل فأتى رسول الله والمنظمة فأعلمه ذلك فنزلت على النبي والمنظمة هذه الآية: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهِ يَعْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهَ عَلَى النبي وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ ولِللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُ وَاللّهُ وَلِلْمُ وَاللّهُ وَلَا اللّه

فقرأ رسول الله الله الله الله الله على أصحابه ثم قال: من كنت مولاه فعلي مولاه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه.

وأخرج أبو الشيخ وابن مردويه عن علي بن أبي طالب قال: نزلت هـذه الآيـة عـلى رسول الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

 وأخرج ابن أبي حاتم وأبو الشيخ وابن عساكر عن سلمة بن كهيل قال: تصدق على بخاتمه وهو راكع فنزلت: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ أَلَّهُ ﴾ [المائدة:55] الآية.

وأخرج ابن جرير عن مجاهد في قوله: ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ أَللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [المائدة: 55] الآية: نزلت في على بن أبي طالب تصدق وهو راكع.

وأخرج ابن جرير عن السدي وعتبة بن حكيم مثله.

وأخرج ابن مردويه من طريق الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس قال: أتى عبد الله بن سلام ورهط معه من أهل الكتاب نبي الله الله عند الظهر فقالوا: يا رسول الله إن بيوتنا قاصية لا نجد من يجالسنا ويخالطنا دون هذا المسجد، وإن قومنا لما رأونا قد صدقنا الله ورسوله وتركنا دينهم، أظهروا العداوة، وأقسموا أن لا يخالطونا ولا يوًا كلونا فشق ذلك علينا، فبيناهم يشكون ذلك إلى رسول الله الله الله علينا، فبيناهم يشكون ذلك إلى رسول الله المالية وَهُمْ رَكِعُونَ ١٠٠٠ ﴾ [المائدة: 55] ونودي بالصلاة صلاة الظهر وخرج رسول الله الله فقال: أعطاك أحد شيئاً؟ قال: نعم، قال: من؟ قال: ذاك الرجل القائم.

قال: على أي حال أعطاكه؟ قال: وهو راكع.

قال: وذلك على بن أبي طالب فكبر رسول الله والله عند ذلك وهو يقول: ﴿ وَمَن مَّوَلَّ ٱللَّهَ وَرَسُو لَهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴾ [المائدة: 56]

وأخرج الطبراني وابن مردويه وأبو نعيم عن أبي رافع قال: دخلت على رسول الله وهو نائم يوحي إليه، فإذا حية في جانب البيت، فكرهت أن أبيت عليها، فأوقظ النبي والله وخفت أن يكون يوحي إليه، فاضطجعت بين الحية وبين النبي والله النبي الله النبي الله الله النبي النبي الله النبي النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي النبي الله النبي الله النبي النبي النبي الله النبي كان منها سوء كان فيَّ دونه، فمكثت ساعة فاستيقظ النبي وهو يقول: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ, وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ﴾ [المائدة: 55] الحمد لله الذي أتم لعلي نعمه، وهيأ لعلي بفضل الله إياه.

وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال: كان علي بن أبي طالب قائماً يصلي فمر سائل وهو راكع فأعطاه خاتمه فنزلت هذه الآية: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [المائدة: 55] الآية قال: نزلت في الذين آمنوا، وعلى بن أبي طالب أولهم).

وثمة رواية عند ابن المغازلي برقم (355) يقول فيها: أخبرنا أبونصر- أحمد بن موسى بن الطحان إجازة عن القاضي أبي الفرج الخيوطي قال: حدثنا عبد الحميد بن موسى العباد حدثنا محمد بن إسحاق الخزاز، حدثنا عبد الله بن بكار حدثنا عبيد بن أبي الفضل عن محمد بن الحسن عن أبيه عن جده عن علي السَّه في قوله الله ﴿ إِنَّهَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهِ يَنَ اللَّهُ وَرَسُولُه واللَّذِينَ آمنوا: علي بن أبي طالب.

وثمة رواية عن الباقر عليسم أوردناها تحت آية ﴿بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ اللَّهِ ﴾ [الرعد:43] (1).

<sup>(1)</sup> كنت قد كتبت قبل سنوات بحثاً مفصلاً عن آية الولاية، أسميته: «العناية بدراسة آية الولاية»، وهو يحتاج لمزيد تحرير وإعادة نظر، وأنقل هنا تلخيصاً لأهم ما ورد من روايات في أن الآية نزلت في على ويشفه، وهي كالتالي:

حديث ابن عباس وقد جاء من طرق:

طريق مجاهد رواها عبد الرزاق -كما ذكر ابن كثير - وابن المغازلي رقم: (354).

#### فائدة:

أورد الإمام السيوطي الشافعي في كتابه لباب النقول(184) بعض الآثار في نزول هذه الآية في على، ثم قال: (فهذه شواهد يقوي بعضها بعضاً).

وقال الشيخ مصطفى العدوى في تفسير سورة المائدة (362): (وإن قال قائل بتحسينها بمجموع طرقها، لم يبتعد كثيراً عن الصواب، فهي طرق متعددة، ومخارجها متنوعة، ومنها ما ليس ضعفه بشديد، والله أعلم).

طريق الضحاك: رواه ابن مردويه كما ذكر ابن كثير والسيوطي في الدر.

طريق أبي صالح: رواها ابن مردويه -كها ذكر ابن كثير - وابن المغازلي: (357)، والواحدي: صـ200.

طريق أبي عيسى: رواها ابن المغازلي: (356).

حديث عهار: رواه الطبراني في الأوسط: (6/ 218) رقم: (6232).

حديث أبي رافع: رواه الطراني وابن مردويه وأبو نعيم كما في الدر المنثور: (3/ 105).

حديث على: رواه أبو الشيخ وابن مردويه كما في الدر المنثور: (3/ 106)، ورواه ابن المغازلي في المناقب برقم (355).

حديث أبي ذر: وعزاه ابن حجر في الكافي الشاف المطبوع بهامش الكشاف (1/ 649) إلى الثعلبي.

رواية الباقر: عليسَهُ وسنوردها تحت آية ﴿ يَنْ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ عَ أَلَّا ﴾ [الرعد: 43]

رواية سلمة بن كهيل: رواها ابن أبي حاتم: (4/ 1162).

رواية مجاهد: رواها الطبراني: (6/ 289).

رواية السدي: رواها ابن جرير في: (6/ 288) دار الفكر.

كانت تلك إشارة إلى تخريج ما ورد من روايات في أن الآية نزلت في على بن أبي طالب، وتفصيل الكلام عليها، وعلى الأقوال الأخرى في المسألة، في بحث: «العناية بدراسة آية الولاية».

الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْعِلْمُ عِندَاللَّهِ وَأَبَلِّغُكُم مَّآ أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِنِّي ﴾ [المائدة: 67].

في الكشف والبيان للثعلبي: (وقال أبو جعفر محمد بن علي: معناه: بلّغ ما أنزل إليك في فضل علي بن أبي طالب، فلم انزلت الآية أخذ (عليته ) بيد علي، فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

أبو القاسم يعقوب بن أحمد السري، أبو بكر بن محمد بن عبد الله بن محمد، أبو مسلم إبراهيم ابن عبد الله الكعبي، الحجاج بن منهال، حماد عن علي بن زيد عن عدي بن ثابت عن البراء قال: لما نزلنا مع رسول الله المراء في حجة الوداع كنّا بغدير خم فنادى: إن الصلاة جامعة، وكسح رسول الله عليه الصلاة والسلام تحت شجرتين وأخذ بيد على، فقال: «ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم»؟

قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «ألست أولى بكل مؤمن من نفسه»؟

قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «هذا مولى من أنا مولاه اللهم والِ من والاه وعاد من عاداه».

قال: فلقيه عمر فقال: هنيئاً لك يا ابن أبي طالب أصبحت وأمسيت مولى كل مؤمن ومؤمنة.

روى أبو محمد عبدالله بن محمد القايني نا أبو الحسن محمد بن عثمان النصيبي نا: أبو بكر محمد ابن الحسن السبيعي نا علي بن محمد الدّهان، والحسين بن إبراهيم الحصاص قالا: نا الحسن بن الحكم نا الحسن بن الحسن بن حيان عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس في قوله ﴿إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندُ ﴾ [المائدة: 67] قال: نزلت في علي وفي أمر النبي وقال: أن يبلغ فيه فأخذ عليه بيد علي، وقال: من كنت مولاه فعلي مولاه اللهم وال من والاه وعادِ من عاداه).

وقال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن أبي حاتم وابن مردويه وابن عساكر عن أبي سعيد الخدري قال: نزلت هذه الآية: ﴿إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَاللَّهِ وَأُبَلِّفُكُم مَّآ أُرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِكِنِّيٓ ﴾ [المائدة: 67] على رسول الله ﴿ اللهِ عَلَيْ يُومُ غَدِيرٌ خَمْ في على بن أبي طالب.

وأخرج ابن مردويه عن ابن مسعود قال: كنا نقرأ على عهد رسول الله والله الله الله أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك أن علياً مولى المؤمنين، وإن لم تفعل في المغت رسالته والله يعصمك من الناس» .

وروى الواحدي في أسباب نزول القرآن بسنده عن أبي سعيد الخدري قال: نزلت هذه الآية: ﴿إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَاللَّهِ وَأُبَلِّفُكُم مَّا أُرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِكِنِّ ﴾ [المائدة: 67] يوم غدير خم في على بن أبي طالب عِينينه ).

قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ مِنْ مَنْ مَدْيِهِ ﴾ [الأنفال: 62].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن عساكر عن أبي هريرة والله على العرش: لا إله إلا أنا وحدي لا شريك لي محمد عبدي ورسولي أيدته بعلى، وذلك قوله: ﴿ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَّيْهِ ﴾ [الأنفال:62].

وفي تفسير سورة الإسراء قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن عدي وابن عساكر عن أنس عِينَك قال: قال رسول الله: لما عرج بي رأيت على ساق العرش مكتوباً: لا إله إلا الله، محمد رسول الله، أيدته بعلى).

سبق أن قررنا في حديثنا عن قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ هَنَذَا عَارِضٌ مُتَطِرُنا مَلَ هُوَ مَا ٱسْتَعْجَلْتُم ﴾ أن قراءات السلف التي ليست في مصحف عثان الذي بين أيدينا معتبرة في:

<sup>-</sup> تفسير آيات المصحف.

<sup>-</sup> وفي العمل بها في الأحكام.

الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿ (١١) قَالُواْ أَجِئْنَنَا لِتَأْفِكَنَاعَنْ ءَالِهِيِّنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا ﴾ [التوبة: 3].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن أبي حاتم عن حكيم بن حميد هيئ قال: قال في على بن الحسين: إن لعلي في كتاب الله السما ولكن لا يعرفونه، قلت: ما هو؟ قال: ألم تسمع قول الله ((١) قَالُوۤ الْجِمْتَنَا لِتَأْفِكَا عَنْ عَلِمَتِنا فَأَنِنا بِمَا تَعِدُنا ﴾ [التوبة: 3] هو والله الأذان).

الآية الحادية

قوله تعالى ﴿ لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَدْرًا وَأَفْئِدَةً فَمَا أَغْنَى ﴾ [التوبة:19]

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس عبيضه (لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَدُرًا وَأَفَّئِدَةً فَمَا أَغُنى ﴾ [التوبة:19] الآية.

قال: نزلت في علي بن أبي طالب والعباس عِينه .

وأخرج عبد الرزاق وابن أبي شيبة وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن الشعبي وابن قال: نزلت هذه الآية: (لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَدَرًا ) [التوبة:19] في العباس وعلي وابن تكلما في ذلك.

وأخرج ابن مردويه عن الشعبي ويُنْهُ قال: كانت بين علي والعباس وينه منازعة فقال العباس لعلي وينه أنا عم النبي وأنت ابن عمه وإلي سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام فأنزل الله أجعلتم سقاية الحاج الآية

وأخرج عبد الرزاق عن الحسن قال: نزلت في علي والعباس وعثمان وشيبة تكلموا في ذلك.

وأخرج ابن أبي شيبة وأبو الشيخ وابن مردويه عن عبد الله بن عبيدة عِيْنُكُ قال: قال على ويشن للعباس: لو هاجرت إلى المدينة

قال:أولست في أفضل من الهجرة؟ ألست أسقى الحاج وأعمر المسجد الحرام؟ فنزلت هذه الآية يعني قوله أعظم درجة عند الله قال: فجعل الله للمدينة فضل درجة على مكة

وأخرج الفريابي عن ابن سيرين قال: قدم على بن أبي طالب ويشُّف مكة فقال للعباس ولينك : أي عم ألا تهاجر ألا تلحق برسول الله والله عليه عنه أعمر المسجد الحرام وأحجب البيت، فأنزل الله أجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام الآية

وقال لقوم قد سماهم: ألا تهاجرون ألا تلحقون برسول الله والثانية ؟ فقالوا: نقيم مع إخواننا وعشائرنا ومساكننا فأنزل الله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابِلَا كُمُّ ﴾[التوبة:24] الآية كلها

وأخرج ابن جرير عن محمد بن كعب القرظي هِينَ قال: افتخر طلحة بن شيبة والعباس وعلى بن أبي طالب فقال طلحة: أنا صاحب البيت معى مفتاحه، وقال العباس والشيخ : أنا صاحب السقاية والقائم عليها، فقال على والشخ : ما أدرى ما تقولون: لقد صليت إلى القبلة قبل الناس، وأنا صاحب الجهاد، فأنزل الله: ﴿ لَهُمْ سَمْعًا وَأَنْصُرًا ﴾ [التوبة:19] الآبة كلها.

وأخرج أبو نعيم في فضائل الصحابة وابن عساكر عن أنس علين قال: قعد العباس وشيبة صاحب البيت يفتخران فقال له العباس وللنه : أنا أشرف منك أنا عم رسول الله ﴿ لَيْنَا أَنْهُ اللَّهُ مِنْكُمُ اللَّهُ مِنْكُمُ اللَّهُ مِنْكُمُ اللَّهُ مِنْكُمُ اللَّهُ اللَّه

فقال شيبة: أنا أشر ف منك أنا أمين الله على بيته وخازنه، أفلا ائتمنك كما ائتمنني؟ فاطلع عليهما على هِينُنُ فأخبراه بها قالا، فقال على هِينُنُهُ: أنا أشر ف منكما أنا أول من آمن وهاجر، فانطلقوا ثلاثتهم إلى النبي والثلثة، فأخبروه

فها أجابهم بشيء، فانصر فوا فنزل عليه الوحي بعد أيام، فأرسل إليهم، فقرأ عليهم ﴿ لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصُدُرًا ﴾ [التوبة: 19] إلى آخر العشر).

## الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّلَدِقِينَ ١١٥ ﴾ [النوبة: 119].

وأخرج ابن عساكر عن أبي جعفر في قوله: ﴿وَكُونُواْ مَعَ الصَّلدِقِينَ ﴾ [التوبة:119] قال: مع علي بن أبي طالب).

وفي الكشف والبيان للثعلبي: (أخبرني عبد الله بن محمد بن عبد الله.

محمد بن عثمان بن الحسن.

محمد بن الحسين ابن صالح.

علي بن جعفر بن موسى. جندل بن والق.

محمد بن عمر المازني.

الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس في هذه الآية ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ

وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِينَ اللهِ التوبة: 119] قال: مع عليّ بن أبي طالب وأصحابه.

وأخبرني عبدالله محمد بن عثمان

محمد بن الحسن

علي بن العباس المقانعي

جعفر ابن محمد ابن الحسين

أحمد بن صبيح الأسدي

مفضل بن صالح، عن جابر عن أبي جعفر في قوله تعالى ﴿ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِ

## الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَفَضِّل ٱللَّهِ وَمَرَّحُمَّتِهِ ٤ ﴾ [يونس: 85].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (أخرج الخطيب وابن عساكر، عن ابن عبَّاس ﴿ قُلُ بِفَضِّلِ ٱللَّهِ ﴾ [يونس:58] قال: النبيّ ﴿ وَبِرَحْمَتِهِ ٤ ﴾ [يونس:58] قال: عليّ بن أبي طالب عِينَفُنه).

# الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ أَفَهَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن زَّيِّهِ ۦ وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ ﴾ [هود:17].

جاء في تفسير ابن أبي حاتم: (ذكر عن الحسين بن يزيد الطحَّان، ثنا إسحاق بن منصور، ثنا قيس، عن الأعمش، عن المنهال، عن عبَّاد بن عبد الله ، قال: قال على: ما في قريش من أحد إلا وقد نزلت فيه آية مثل (1) ما نزل فيك، قَالَ: ﴿ وَيَتَلُوهُ شَاهِدُ مَّنْهُ ﴾ [هود: 17]).

وقال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن أبي حاتم وابن مردويه وأبو نعيم في المعرفة عن على بن أبي طالب عِينُكُ قال: ما من رجل من قريش إلا نزل فيه طائفة من القرآن فقال له رجل: ما نزل فيك؟ قال: أما تقرأ سورة هود ر به و أنا شاهد منه.

وأخرج ابن مردويه وابن عساكر عن على ﴿ يُشْفُ فِي الآية قال: رسول الله ﴿ لَيُنْكُمُ اللَّهُ مُلْكُمُ ا على بينة من ربه وأنا شاهد منه.

<sup>(1)</sup> كذا وردت العبارة، وفي نسخة: «مثل له»، ولعل الصواب: «قيل، أو قيل له».

#### قلت:

ورواية أمير المؤمنين عليه الأولى رواها أيضاً ابن المغازلي برقم (318) فقال: (أنا أبوطاهر محمد بن علي بن محمد البيع مكاتبة ثنا أبو أحمد بن أبي مسلم الفرضي ثنا أبو العباس بن عقدة الحافظ ثنا يحيى بن زكريا ثنا علي بن يوسف بن عمير ثنا أبي أخبرني العباس بن عقدة الحافظ ثنا يحيى بن زكريا ثنا علي بن يوسف بن عمير ثنا أبي أخبرني الوليد بن المسيب عن أبيه عن المنهال بن عمرو عن عباد بن عبد الله قال: سمعت علياً يقول: ما نزلت آية في كتاب الله جل وعز إلا وقد علمت متى نزلت وفيم أنزلت، وما من قريش رجل إلا قد نزلت فيه آية من كتاب الله تسوقه إلى جنة أونار فقام إليه رجل فقال: يا أمير المؤمنين في انزل فيك؟ فقال: لولا أنك سألتني على رءوس الملا ما حدثتك أما تقرأ ﴿ أَفْمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِّن رَّيِّهِ وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِّنَهُ ﴾ [هود:17] رسول الله على بينة من ربه وأنا الشاهد منه أتلوه وأتبعه، والله لأن تعلمون ما خصنا الله من أهل البيت أحب إلى مما على الأرض من ذهبة حمراء أوفضة بيضاء).

وثمة رواية عن الباقر عليسم أوردناها تحت آية ﴿ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ مَ أَلَّا ﴾ [الرعد: 43].

وفي زاد المسير قال ابن الجوزي: (وفي المراد بالشاهد ثمانية أقوال:

والثالث أنه علي بن أبي طالب ويتلوه بمعنى يتبعه رواه جماعة عن علي بن أبي طالب، وبه قال محمد بن على وزيد بن على ..).

وفي الكشف والبيان للثعلبي: بسنده عن أبي صالح عن ابن عباس قال: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِهِ عَ ﴾ [هود: 17] رسول الله رَبِيَّةُ ﴿ وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِّنَهُ ﴾ [هود: 17] على خاصة. و بسنده عن زاذان قال: سمعت علياً يقول: والذي فلق الحية ويرأ النسمة لو ثنيت لي وسادة فأُجلست عليها لحكمت بين أهل التوراة بتوراتهم، وبين أهل الإنجيل بإنجيلهم، وبين أهل الزبور بزبورهم، وبين أهل الفرقان بفرقانهم، والذي فلق الحبة وبرأ النسمة ما من رجل من قريش جرت عليه المواسي إلا وأنا أعرف به يساق إلى جنة أو يقاد إلى نار. فقام رجل فقال: ما آيتك يا أمير المؤمنين التي نزلت فيك؟

قال: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَنَّنَةِ مِن رَّبِّهِ ، وَيَتَّلُوهُ شَاهِدٌ مِّنَّهُ ﴾ [هود:17] رسول الله الثَّيَّة على بينة من ربه وأنا شاهد منه.

وبسنده عن محارب عن جابر بن عبد الله (الأنصاري)، قال على: ما من رجل من قريش إلاَّ وقد نزلت فيه الآية والآيتان، فقال له رجل: فأنت أي شيء نزل فيك؟ قال على: أما تقرأ الآية التي في هود، ﴿وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِّنَّهُ ﴾ [هود:17].

#### فائدة:

قال الحافظ أبو نعيم الأصفهاني في معرفة الصحابة (1: 356) معدداً أسامي الإمام على بن أبي طالب رضوان الله عليه: (ومن أساميه المشتقة من أحواله: أمير المؤمنين ، ويعسوب الدين والمسلمين، ومبيد الشرك والمشركين، وأبو الريحانتين، وذو القرنين، وذو الفراش، والهادي، والواعى ، والشاهد، وباب المدينة ، وبيضة البلد<sup>ا</sup>).

لو كان قاتل عمرو غير قاتله ما زلت أبكي عليه آخر الأبد.

لكن قاتله من لا يعاب به من كان يدعى قديهاً بيضة البلد.

أرادت بقولها: (بيضة البلد) تفرده من الشرف كالبيضة التي هي وحدها لا زوج لها ولا مثل).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> قال أبو نعيم في معرفة الصحابة (1: 372): (وكان على رضى الله عنه يسمى بمكة بيضة البلد، رثت أخت عمرو بن عبد ود أخاها لما قتله على بن أبي طالب وقالت:

## الآيات التي قيل بنزولها في الآل 🥧 🏗 🏋 💮 💮 🔭

## الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ بِمَا تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ الصَّندِقِينَ ١٠٠ قَالَ ﴾ [الرعد: 7].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن جرير وابن مردويه وأبو نعيم في المعرفة والديلمي وابن عساكر وابن النجار (عن ابن عباس)<sup>(1)</sup> قال: لما نزلت ﴿ بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّندِقِينَ ﴿ قَالَ ﴾ [الرعد: 7] وضع رسول الله والله على صدره فقال: أنا المنذر وأوماً بيده إلى منكب على هيئنه فقال: أنت الهادي يا على بك يهتدي المهتدون من بعدي».

وأخرج ابن مردوية عن يعلى بن مرة، قال: قرأ رسول الله ﷺ ﴿بِمَا تَعِدُنَاۤ إِن كُنتَ مِن ٱلصَّندِقِينَ ﴿ إِمَا تَعِدُنَاۤ إِن كُنتَ مِن ٱلصَّندِقِينَ ﴿ أَنَا المَنْدَر، وعلى الهاد (2).

وأخرج ابن مردويه عن أبي برزة الأسلمي ويشف : سمعت رسول الله والتي يقول: إنها أنت منذر ووضع يده على صدر نفسه، ثم وضعها على صدر علي ويقول: ولكل قوم هاد.

وأخرج ابن مردويه والضياء في المختارة عن ابن عباس عبس في الآية، قال رسول الله والمنذر أنا والهادي على بن أبي طالب والمنه .

وقد قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (8: 376) عن ما سبق ونقلناه من رواية ابن جرير الطبري لحديث ابن عباس: (بإسناد حسن).

<sup>(1)</sup> سقط من بعض النسخ.

<sup>(2)</sup> هذه الرواية ساقطة من بعض النسخ.

### ومما قد يشهد لهذا:

ما رواه الإمام أحمد في مسنده عن على قال: قيل: يا رسول الله من تؤمر بعدك؟ قال: ... وإن تؤمر وا علياً وما أراكم فاعلين تجدوه هادياً مهدياً يأخذ بكم الطريق المستقيم وقد ذكره الحافظ ابن حجر في الإصابة في تمييز الصحابة (4: 569) وجود إسناده، فقال: (وفي مسند أحمد بسند جيد عن على...) فذكره.

وقال الحافظ أبو نعيم الأصفهاني في معرفة الصحابة (1: 356)معدداً أسامي الإمام على بن أبي طالب رضوان الله عليه: (ومن أساميه المشتقة من أحواله: أمير المؤمنين... والهادى...).

#### بيان:

في الروايات السابقة أن الهادي هو على بن أبي طالب ، وقد جاءت روايات عدة تقرر أن الهادي رجل من بني هاشم، من ذلك ما روى عبد الله بن أحمد في المسند، والطبراني في الأوسط والصغير، والضياء المقدسي في المختارة رقم (668) و(669) بأسانيدهم إلى على أنه قال: (رسول الله المنذر، والهاد: رجل من بني هاشم).

وقد شرط الضياء ألا يدخل في مختاره من الأحاديث إلا الصحاح، وفي ذلك يقول الحافظ العراقي في كتابه التقييد والإيضاح (1: 24):

11 الهداية تأتى على معنيين:

المعنى الأول: هداية الدلالة والإرشاد، وهذه أوكلها الله تعالى إلى رسله وورثتهم من أهل العلم، وعنها قال تعالى في كتابه: (وإنك لتهدى إلى صراط مستقيم).

المعنى الثاني: هداية التوفيق والقبول، وهذه مختصة بالله تعالى، وهي التي قال عنها سبحانه: (إنك لا تهدى من أحببت ولكن الله يهدى من يشاء).

وما نحن بصدده فمن قبيل المعنى الأول: وهي الهداية بمعنى الدلالة والإرشاد، فالدال الأعظم، والمرشد الأكبر إلى مدينة العلم وَلَيْنَاتُهُ هو الباب على عِينُكُ . (الحافظ ضياء الدين محمد بن عبد الواحد المقدسي، جمع كتاباً سماه المختارة التزم فيه الصحة).

ورجح بعض الحفاظ تصحيح الضياء على تصحيح الحاكم، كما قال الحافظ ابن كثير في كتابه اختصار علوم الحديث (كان بعض الحفاظ من مشايخنا يرجحه على مستدرك الحاكم).

وأورد الهيثمي الرواية في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد (7: 124) وقال: (رواه عبد الله بن أحمد، والطبراني في الصغير والأوسط، ورجال المسند ثقات).

وفي الجمع بين روايتي أن الهادي هو علي، وأن الهادي رجل من بني هاشم، يحتمل أمران:

الأول: إن قيل بأن المراد بالقوم في الآية هم عموم أمة النبي الشيئة فيكون الهادي لها جميعاً هو على بن أبي طالب، ويكون هو المراد بالرجل من بني هاشم مطابقة.

الثاني: إن قيل بأن المراد بالقوم في الآية هم من كان في العصر الأول، فيكون على بن أبي طالب هو هادي القوم في العصر الأول، ولكل قوم في العصور التالية هادٍ من بني هاشم.

وقد يشهد لهذا الاحتمال احتياج الأمة في كل عصر لمن تعود إليه في أمور دينها، ويقويه حديث الثقلين المعروف: تركت فيكم ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا بعدي أبدا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، وإنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض.

فلا بد لعدم الضلال (وهي الهداية) من التمسك بالقرآن وبالعترة (والعترة هي من بني هاشم) وهذه العترة باقية بقاء القرآن لا تفترق عنه إلى يوم القيامة، لدوام احتياج الناس إليهم ما بقيت الدنيا.

## الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ۗ أَلًا ﴾ [الرعد: 43].

أخرج ابن المغازلي في مناقب أمير المؤمنين عليته برقم (358): أخبرنا أحمد بن محمد بن طاوان إذنا أن أبا أحمد عمر بن عبد الله بن شوذب أخبرهم قال: حدثنا محمد بن جعفر بن محمد العسكري حدثنا محمد بن عثمان حدثنا إبراهيم بن محمد بن ميمون حدثنا علي بن عابس قال: دخلت أنا وأبو مريم على عبد الله بن عطاء قال أبو مريم: حدث علياً بالحديث الذي حدثتني عن أبي جعفر، قال: كنت عند أبي جعفر جالساً إذ مر ابن عبد الله بن سلام قلت: جعلني الله فداك هذا ابن الذي عنده علم من الكتاب؟ قال: «لا ولكنه صاحبكم علي بن أبي طالب الذي نزلت فيه آيات من كتاب الله هيئ ومن عنده علم الكتاب الله هيئا.

وروى الثعلبي في تفسيره قال: (أخبرني أبو محمد عبد الله بن محمد الفاسي حدثنا القاضي الحسين بن محمد بن عثمان النصيبي أخبرنا أبو بكر محمد بن الحسين السميعي بحلب حدثني الحسين بن إبراهيم بن الحسين الجصاص. أخبرنا الحسين بن الحكم حدثنا سعيد بن عثمان عن أبي مريم وحدثني عبد الله بن عطاء قال: كنت جالساً مع أبي جعفر في المسجد فرأيت ابن عبد الله بن سلام جالساً في ناحية فقلت لأبي جعفر: زعموا أن الذي عنده علم الكتاب عبد الله بن سلام. فقال: إنها ذلك علي بن أبي طالب.

- وفيه عن السبيعي: حدثنا عبد الله بن محمد بن منصور بن الجنيد الرازي عن

محمد بن الحسين بن الكتاب. أحمد بن مفضل حدثنا مندل بن علي عن إسماعيل بن سلمان عن أبي عمر زاذان عن ابن الحنفية ومن عنده علم الكتاب قال: هو علي بن أبي طالب).

وفي تفسير القرطبي: (وقال عبد الله بن عطاء: قلت لأبي جعفر بن علي بن الحسين بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب وعضه زعموا أن الذي عنده علم الكتاب عبد الله بن سلام فقال: إنها ذلك علي بن أبي طالب وكذلك قال محمد بن الحنفية وقيل: جميع المؤمنين، والله أعلم).

وكون على بن أبي طالب هو الذي عنده علم الكتاب، هو المنسجم مع:

- أعلمية الإمام على وليسني ال
- ومع كونه باب مدينة العلم والحكمة<sup>2</sup>.
  - وكونه مع القرآن والقرآن معه<sup>1</sup>.

1 عقدت في كتاب: "فقه الآل" مبحثاً في أعلمية الإمام على على المبحث الثالث من مباحث التمهيد، ذكرت فيه شهادات كبار الصحابة والتابعين بأعلمية الإمام على على على على عمر من أمة محمد ولي على مطلقاً، وفي خصوص القرآن والتفسير والسنة والفقه والقضاء والمواريث، فليراجعه من شاء.

<sup>2</sup> كما في الحديث الذي صححه جمع، وحسنه آخرون، أشرنا إليهم في آخر المبحث الثالث من مباحث تمهيد بحث فقه الآل.

 $<sup>^{3}</sup>$  كما في الحديث الذي رواه الحاكم في المستدرك (3: 134) رقم (4628) وصحح إسناده.

## الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ (١٦) قَالُوٓا أَيِعْتَنَا لِتَأْفِكْنَا عَنَّ عَلِهَ لِنَا ﴾ [براهيم:35].

روى ابن المغازلي في المناقب (322): أخبرنا أبو أحمد الحسن بن أحمد بن موسى الغندجانيُّ، أخبرنا: أبو الفتح هلال بن محمد الحفار، حدثنا: إسماعيل بن على بن رزين، قال: حدثني أبي، وإسحاق بن إبراهيم الدبري، قالا: حدثنا عبد الرزاق، قال: حدثني أبي، عن مينا مولى عبد الرحمن بن عوف، عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: (أنا دعوة أبي إبراهيم)، قلنا: يا رسول الله وكيف صرت دعوة أبيك إبراهيم؟ قال: أوحى الله ممللة إلى إبراهيم ﴿مَكَّنَّهُمْ فِيمَآ إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ ﴾ [البقرة:124] فاستخف إبراهيم الفرح قال: يارب ومن ذريتي أئمة مثلي فأوحى الله إليه أن يا إبراهيم إنى لا أعطيك عهداً لا أفي لك به قال: يارب ما العهد الذي لا تفي لي به؟ قال: لا أعطيك لظالم من ذريتك قال إبراهيم عندها: ﴿ ﴿ أَنَّ قَالُوٓ ٱلْجِعْتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنَّ ءَالِمَتِنَا ﴾ [إبراهيم:35] قال النبي واللَّيَّةُ: فانتهت الدعوة إليَّ وإلى على لم يسجد أحد منا لصنم قط، فاتخذني الله نبياً واتخذ علياً وصياً.

#### ىيان:

ورد في هذه الرواية، وفي روايات سبقت، وصف على بالوصى، وللفقير رسالة في موضوع الوصية لعلى بن أبي طالب، بعنوان: «الهدية بدراسة ما ورد في الوصية».

حاولت أن أستوعب فيها ما ورد من أن علياً وصى بدءاً من الأحاديث المرفوعة إلى النبي والثانية، مروراً بأقوال الصحابة، فمن بعدهم من أهل العلم. فأما ما ورد مرفوعاً: فقد جاء من طريق عشرة من الصحابة، وهم: علي بن أبي طالب، وفاطمة بنت محمد المسلمان، وبريدة، وابن عباس، وأنس، وأبو ذر، وابن عمر، وابن مسعود، وأبو رافع.

لكنها جميعاً لا تخلو من ضعف، بل حكم على بعضها بالوضع.

وأما الصحابة: فقد جاء عن الحسن والحسين على وعبد الله بن عباس، وأخيه الفضل، ومالك الأشتر، ومحمد بن أبي بكر، وعمرو بن العاص.

وعمن بعد الصحابة من السلف فمن بعدهم من أهل العلم: وردعن محمد الباقر، ومحمد بن عبد الله المعروف بالنفس الزكية، والأعمش، وعبد الرزاق الصنعاني، والحاكم، والطبراني، والمحب الطبري، والشوكاني، وابن الأمير الصنعاني، وبعض أئمة اللغة: كابن منظور في اللسان، والزبيدي في تاج العروس، عند كلمة وصي، وغيرهم من أهل العلم.

فقال الطبراني: «قوله وصي: يعني أنه أوصاه في أهله، لا بالخلافة» كما في معجمه الكبير (6/ 221). وقال المحب: (فيحمل الإيصاء على نحو من ذلك كالنظر في مصالح المسلمين على أي حال كان خليفة أو غير خليفة ومساعدة أولى الأمر... أو يحمل على إيصائه إليه في الأضحية عنه، أو الإيصاء إليه في رد الأمانات حين هاجر، أو على حفظ الأهل حين استخلفه على المدينة في غزوة

الإيصاء إليه في رد الأمانات حين هاجر، أو على حفظ الأهل حين استخلفه على المدينة في غزوة تبوك، ونحو ذلك، أو على قضاء دينه، وإنجاز وعده على ما تضمنه حديث أنس المتقدم أو على إيصائه بغسله)كما في كتابه الرياض النضرة (4: 119-120) دار المعرفة.

وقال الشوكاني: (والواجب علينا الإيمان بأنه البين وصي رسول الله البينية، ولا يلزمنا التعرض للتفاصيل الموصى بها كما في كتابه الدراية في مسألة الوصاية ضمن الفتح الرباني (2/ 976).

وقال الإمام الألوسي الحنفي في تفسيره روح البيان عند تفسير قوله تعالى: ﴿ بَحَهَلُونَ اللَّهُ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ ﴾ [الإنسان:12]من سورة الإنسان:

(وماذا عسى يقول امرؤ فيهم سوى أن علياً مولى المؤمنين ووصى النبي، وفاطمة البضعة الأحمدية والجزء المحمدي، وأما الحسنان فالروح والريحان، وسيدا شباب الجنان، وليس هذا من الرفض بشيء بل ما سواه عندي هو الغي.

أنا عبد الحق لا عبد الهوى ... لعن الله الهوى فيمن لعن).

وتفصيل أقوالهم، ودراستها تجده في البحث المشار إليه، إن شاء الله تعالى.

# الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَبْعَثُ ٱللَّهُ مَن يَمُوثُ ﴾ [النحل:38].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه عن علي في قوله: ﴿ وَأَقَسَمُوا إِللَّهِ جَهَّدَ أَيْمَنِهِ مُ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوتُ ﴾ [النحل:38] قال: نزلت في).

## الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَدِ ﴾ [الإسراء:64].

روى الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (3: 289) ومن طريقه ابن عساكر في تاريخ دمشق: بسنده عن مجاهد عن ابن عباس قال: بينا نحن بفناء الكعبة ورسول الله يحدثنا...

وفيه أن إبليس قال لعلي: مالي ولك يا ابن أبي طالب، والله ما أبغضك أحد إلا وقد شاركة أن أباه فيه، اقرأ ما قاله الله تعالى: ﴿وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَوْلَادِ ﴾ [الإسراء:64].

وروى الإمام شمس الدين ابن الجزري في كتابه مناقب الأسد الغالب (8) بسنده عن عبادة بن الصامت ويشخ قال: كنا نبور أولادنا بحب علي بن أبي طالب، فإذا رأينا أحدهم لا يحب علي بن أبي طالب علمنا أنه ليس منا، وأنه لغير رشده.

قوله: لِغَبْر رشْدِهِ هو بكسر ـ الراء وإسكان الشين المعجمة أي ولد زنا، وهذا مشهور من قبل وإلى اليوم معروف أنه ما يبعض علياً هيش إلا ولد زنا.

وروينا ذلك أيضاً عن أبي سعيد الخدري هِينُك ولفظه: كنا معشر ـ الأنصار نبور أولادنا بحبهم علياً عِينَهُ ، فإذا ولد فينا مولود فلم يحبه عرفنا أنه ليس منا.

قوله: نبور بالنون والباء الموحدة وبالراء أي نختر ونمتحن. (1) اه

#### قلت:

وبيان الفضيلة: أنه لا يبغض علياً إلا من شارك الشيطان أباه فيه، أو كان ولد زنا، وفيه أن حب على كمال يحتاج إلى طهارة أصل.

(1) للإمام ابن الجزري منهج فيها يورده من روايات في كتابه المذكور أعلاه، أبان عنه في المقدمة بقوله: (وبعد فهذه أحاديث مسندة، مما تواتر وصح وحسن من أسنى مناقب الأسد الغالب، مفرق

الكتائب، ومظهر العجائب، ليث بني غالب، أمر المؤمنين أبي الحسن على بن أبي طالب، كرم الله

وجهه، ورضى عنه وأرضاه).

الآية

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَأَمُ ٱلرَّحۡنَٰ وُدًّا ﴾ [مريم: 96].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه والديلمي عن البراء قال: قال رسول الله والمنظم الله الله والمنظم المعلى عندك عهداً، واجعل لي عندك وداً واجعل لي في صدور المؤمنين مودة، فأنزل الله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

وأخرج الطبراني وابن مردويه عن ابن عباس قال: نزلت في علي بن أبي طالب ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًّا ﴿ آَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنِينَ.

وأورد الشوكاني في در السحابة (220) رواية ابن عباس وقال: (بإسناد فيه بشر-بن عمارة، وقد وثق، وضعفه جماعة، وبقية الإسناد ثقات).

وحديث البراء رواه أيضاً ابن المغازلي برقم (374)، وروى حديثاً آخر عن ابن عباس برقم (375). وأخرج الآجري في الشريعة برقم (1200) وكرره برقم (1504) قال: (حدثنا أبو بكر بن أبي داود السجستاني قال: حدثنا عيسى بن عبد الله الطيالسي ـ قال: حدثنا عبد الله بن صالح قال: حدثنا مندل يعنى ابن على، عن إسماعيل بن سلمان قال: حدثنا أبو عمرو، مولى بشر بن غالب، عن محمد بن الحنفية: في قوله تعالى: ﴿سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْيَنُ وُدًّا (١٠٠٠ ﴾ [مريم: 96] قال: لا تلقى مؤمناً إلا وفي قلبه ود لعلى بن أبي طالب وأهل بيته).

كما روى أيضاً برقم (1503) قال: (حدثنا أبو بكر بن أبي داود قال: حدثنا إسحاق بن وهب العلاف قال: حدثنا إسماعيل بن أبان قال: حدثنا حبان بن على العنزى، عن إسهاعيل بن سلهان الأزرق، عن أبي عمر مولى بشر ـ بن غالب الأسدى، عن محمد بن الحنفية، في هذه الآية ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُهُ ٱلرَّحْمَنُ وُدًّا (١٦٠) ﴾ [مريم: 96] لا تلقى مؤمناً إلا وفي قلبه ود لعلى بن أبي طالب).

الآية الحادية

قوله تعالى ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْراً ﴾ [الفرقان: 54]

في الكشف والبيان للثعلبي: (خبرني أبو عبد الله (القسايني) قال: أخبرنا أبو الحسن النصيبي القاضي قال: أخبرنا أبو بكر السبيعي الحلبي قال: حدّثنا علي بن العباس المقانعي قال: حدّثنا جعفر بن محمد بن الحسين قال: حدّثنا محمد بن عمرو قال: حدّثنا حسين الأشقر قال: حدّثنا أبو قتيبة التيمي قال: سمعت ابن سيرين يقول في قول الله عليه الله الموالية عليه الله الموالية وعلى بن أبي طالب، زوج فاطمة عليها وهو ابن عمّه وزوج ابنته فكان نسباً وصهراً).

ونقله أبوحيان وابن عطية في تفسيريها.

الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿إِلَّا ٱللَّهَ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ أَنَّ قَالُوٓ الْجَعْنَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنَّ ءَالِمُتِنَا فَأَلْنَا بِمَا تَعِدُنَا ﴾ [القصص: 61].

جاء في أسباب نزول القرآن للواحدي:

قوله تعالى (أفمن وعدناه وعدا حسنا فهو لاقيه) أخبرنا أبو بكر الحرث قال: أخبرنا أبو الشيخ الحافظ قال: أخبرنا محمد بن سليان قال: أخبرنا عبد الله بن حازم الأبلي قال: أخبرنا بلال بن المحبر قال: أخبرنا شعبة، عن أبان، عن مجاهد في هذه الآية قال: نزلت في علي وحمزة وأبي جهل. وقال السدي: نزلت في عار والوليد بن المغيرة، وقيل: نزلت في النبي المناه وأبي جهل.

الآبة الثالثة

قولـــه تعـــالى: ﴿ فِيمَا إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَدَرًا وَأَفْئِدَةً فَمَا ﴾ [السحدة: 18].

قال الإمام السيوطي في الدر المنثور: (أخرج أبو الفرج الأصفهاني في كتاب الأغاني والواحدي وابن عدى وابن مردويه والخطيب وابن عساكر من طرق عن ابن عباس ويشف قال: قال الوليد بن عقبة لعلى بن أبي طالب ويشف : أنا أحد منك سنانا وأبسط منك لساناً، وأملأ للكتيبة منك، فقال له على عِينُك : اسكت فإنها أنت فاسق، فنز لت ﴿ فِيمَا إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمَّعًا وَأَبْصَارًا وَأَفِّكُمَّ فَمَا آ ﴾ [السجدة:18] يعنسي بالمؤمن: علياً، وبالفاسق: الوليد بن عقبة بن أبي معيط.

وأخرج ابن اسحق وابن جرير عن عطاء بن يسار قال: نزلت بالمدينة في على بن أبي طالب والوليد بن عقبة بن أبي معيط قال: كان بين الوليد وبين على كلام، فقال الوليد بن عقبة: أنا أبسط منك لساناً، وأحد منك سناناً، وأرد منك للكتيبة فقال على وليُنْ : اسكت فإنك فاسق فأنزل الله ﴿ فِيمَا إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَنَرًا وَأَفُّدُهُ فَمُلَّ ﴾ [السجدة:18] الآمات كلها.

وأخرج ابن أبي حاتم عن السدى عِينَكُ مثله.

وأخرج ابن أبي حاتم عن عبد الرحمن بن أبي ليلي ﴿ لِنُّكُ فِي قولُه ﴿ فِيمَاۤ إِن مَّكَّنَّكُمُ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَنَرًا وَأَفِّدَةً فَمَا ﴾ [السجدة:18] قال: نزلت في على بن أبي طالب هِيسنه والوليدين عقبة

وأخرج ابن مردويه والخطيب وابن عساكر عن ابن عباس عِينَ في قوله أفمن كان مؤمنا كمن كان فاسقا قال: أما المؤمن فعلى بن أبي طالب ويشف وأما الفاسق فعقبة بن أبي معيط وذلك لسباب كان بينهما فأنزل الله ذلك). الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ ٱلنَّبَيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ ۗ ﴾ [الأحزاب:6].

قال الإمام السيوطي في الدر المنثور: أخرج بن أبي شيبة، وأحمد والنسائي، عن بريدة قال: غزوتُ مع علي والله اليمن فرأيتُ منه جفوة، فلمّا قدمتُ على رسول الله ذكرتُ عليّاً فتنقّصته فرأيتُ وجه رسول الله تغيّر وقال: يا بُريدة، ألستُ أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قلتُ: بلى يا رسول الله، قال: (فمن كنتُ مولاه، فعلى مولاه).

#### قلت:

وحديث من كنت مولاه فعلي مولاه، حديث متواتر، وقد استوعبت طرقه، في كتابي: «الأبحاث المنتقاه بدراسة حديث من كنت مولاه».

والمقصود هنا الإشارة، ذلك أن النبي والمنه الذي قال القرآن عنه: ﴿ النَّبِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

الآية الخامسة

قولسه تعسالى: ﴿بِهِ وَلَكِكِنَى آرَىكُمْ قُوْمًا بَعَهَالُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الل

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (أخرج ابن أبي حاتم، وابن مردَويه، وابن عساكر، عن ابن مسعود أنّه كان يقرأ هذا الحرف (بِهِ وَلَكِكِنَّ أَرَيْكُورُ وَيُعَمَّ أَرَيْكُورُ وَلَكِكِنَّ أَرَيْكُورُ وَلَكِكِنَّ أَرَيْكُورُ وَلَكِكِنَّ أَرْيَكُورُ وَلَكِكِنَ أَرْيُكُورُ وَلِكِكِنَ أَرْيُكُورُ وَلِكِكِنَ أَرْيُكُورُ وَلِكِكِنَ أَرْيُكُورُ وَلِكِكِنَ أَرْيُكُورُ وَلِكِكِنَ أَيْ طالب).

### لعل المراد:

حين دعا عمر و بن ود المسلمين للمبارزة، فلم يجبه سوى على بن أبي طالب، فبارزه الإمام على وقتله، فكفي المؤمنون القتال بعلى بن أبي طالب.



قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ مَا أَسْتَغَجَلْتُم بِدِّدٍّ ﴾ [الأحزاب:58].

جاء في أسباب النزول للواحدي، وفي تفسير البغوي والثعلبي: (وقال مقاتل: نزلت في على بن أبي طالب، وذلك أن ناساً من المنافقين كانوا يؤذونه ويشتمونه).

### بیان:

كان المنافقون يؤذون علياً ويشتمونه، وقد كانوا مندسين بين الصحابة، أيام النبي واستمر النفاق بعد وفاته، بل زاد، واستقراء مواقفهم من الإمام على ويشُّكُ يطول، لكن أكتفي بنقل شاهد من كلام الإمام ابن تيمية حين قال في منهاج السنة النبوية (7: 137): (فإن كثيراً من الصحابة والتابعين كانوا يبغضونه، ويسبونه، و بقاتلونه).

حتى لقد كثر تأوهه وشكواه: في حياة النبي الشيئة وبعد وفاته، ومما جاء في ذلك بعد وفاة النبي والسُّليَّةِ:

ما في مجمع الزوائد (9: 190) رقم (14788): عن أبي صالح - يعني الحنفي -عن على قال: رأيت النبي الله في منامي فشكوت إليه ما لقيت من أمته من الأود

واللدد، فبكيت...

قال الهيثمي: (رواه أبو يعلى... ورجاله ثقات).

وفي السنة لعبد الله بن أحمد (2: 562) رقم (1314) عن عبد الرحمن بن أبي بكرة قال: ما زال على على الله يذكر ما لقى حتى بكى.

وفي السنة رقم (1315) عن عبد الرحمن بن أبي بكرة أن علياً ومعه عائداً ومعه عار... ثم قال: ما لقى أحد من هذه الأمة ما لقيت...

رجاله ثقات.

ولذلك صح عنه قوله: (أنا أول من يجثو بين يدي الرحمن للخصومة يوم القيامة). كما في صحيح البخاري (4: 1769) رقم (4467).

## الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ وَذَٰلِكَ إِفَكُهُمْ وَمَا كَانُوا ﴾ [الصافات:24].

قال الحافظ ابن البطريق في خصائص الوحى المبين (142): (ومن طريق الحافظ أبي نعيم بالإسناد المقدم قال أبو نعيم: حدثنا محمد بن المظفر، قال: حدثنا أبو الطيب محمد بن القاسم البزاز، قال: حدثني الحسين بن الحكم، قال: حدثنا الحسين بن نصر بن مزاحم، قال: حدثنا القاسم بن عبد الغفار، عن أبي الأحوص، عن مغيرة، عن ولاية على بن أبي طالب).

وقال الهيتمي في الصواعق المحرقة (2: 437): (أخرج الديلمي عن أبي سعيد الخدري أن النبي قال: ﴿ وَذَلِكَ إِفَكُهُمْ وَمَا كَانُوا ﴾ [الصافات:24] عن و لا ية على.

وقال الواحدي في كتابه أسباب النزول: روي في قوله تعالى: ﴿ وَذَالِكَ إِفَكُهُمْ وَمَا كَانُوا ﴾ [الصافات:24] أي عن ولاية على وأهل البيت؛ لأن الله أمر نبيه أن يعرف الخلق أنه لا يسألهم على تبليغ الرسالة أجراً إلا المودة في القربي، والمعنى أنهم يسألون: هل والوهم حق الموالاة، كما أوصاهم النبي، أم أضاعوها وأهملوها فتكون عليهم المطالبة والتبعة انتهى).

وقال الألوسي في روح المعاني: (وأولى هذه الأقوال: أن السؤال عن العقائد والأعمال، ورأس ذلك لا إله إلا الله، ومن أجلِّه ولاية على كرم الله تعالى وجهه، وكذا ولاية إخوانه الخلفاء الراشدين رضي الله تعالى عنهم أجمعين).

وانظر ما سيأتي تحبت قوله تعالى: ﴿ وَأَبْصَدَرًا وَأَفِّدَةً فَمَاۤ أَغْنَىٰ عَنَّهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَآ أَبْصَارُهُمُ ﴾.

الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿إِلَّا أَلَّهَ إِنِّهَ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ ﴾ [الزمر:33].

وقال الإمام الماوردي في النكت والعيون: (وفي الذي صدق به خمسة أقاويل:.... الخامس: أنه على كرم الله وجهه (1)، حكاه ليث عن مجاهد).

(1) فائدة في ذكر بعض العلماء الذين يقولون كرم الله وجهه لعلى عَلَيْسَاهُم:

تشدد كثير من المعاصرين وبعدوا عن الصواب حين جعلوا قول: «كرم الله وجهه» لعلي بن أبي طالب:

<sup>- «</sup>من فعل الروافض، أو من شعارهم كصاحب» الرقية الشافية «والخراشي في تعليقه على الرقية الشافية» هامش رقم(1) ص: 91.

<sup>-</sup> أو أن «فيها نفساً شيعياً رافضياً» كما قال الشيخ السدحان في كتابه «آراء خاطئة و روايات باطلة في سيرة الأنبياء و المرسلين عليهم الصلاة والسلام» ص:33 -34.

<sup>-</sup> أو من المناهي اللفظية، كما هو صنيع الشيخ بكر أبو زيد حيث أدرجها ضمن كتابه المناهي اللفظية» ص:454 ـ 454.

<sup>-</sup> أو «ليس له مسوَّغ شرعي، ولا جرى به عمل أئمة الهدى وأهل العلم المعنيين بالسنة وحراستها، وقد شاع هذا اللفظ في المتأخرين، وغلب في عبارات الرافضة والجهّال». كما قال الشيخ سليان بن ناصر العلوان في جواب على سؤال حول هذه المسألة.

قلت: بل ذكر ذلك أئمة الهدى من أهل الحديث و غيرهم، و سأسوق كلامهم؛ ليتبين للقارئ مجازفة كثير من المنتسبين للعلم دون تثبت و تمحيص، فمن أولئك:

- أمير المؤمنين في الحديث مالك بن أنس وينتُ في «الموطأ» (رواية محمد بن الحسن الشيباني) حديث برقم (545) باب: «المرأة تزوج في عدتها».
  - الناشر: دار القلم دمشق/ الطبعة: الأولى 1413 هـ 1991 م، تحقيق: د. تقى الدين الندوى.
- الإمام العلم محمد بن إدريس الشافعي هيشنط في « مسنده» (بترتيب السندي) حديث بر قم(265) «الباب السادس في صفة الصلاة».
  - الإمام النسائي عِشَم، في «السنن» حديث برقم(825) و برقم (5517). و غيرها من المواضع. وفي "تهذيب خصائص الإمام على" ص: 13. و الكتاب مليء بذلك.
- تحقيق و تخريج الأحاديث: العلامة محدث مصر أبو إسحاق الحويني، الناشر: دار الكتب العلمية ـ
  - الإمام أبو عوانة عِشَه، في «مسنده» حديث برقم (3260).
  - الإمام البيهقي على «السنن الصغير» حديث برقم (1709).
  - الإمام ابن الأثير عِشْ، في «جامع الأصول» 1/ 121 و 12/ 545.
- الإمام ابن القيم ﴿ شُمَّ ، في «أعلام الموقعين عن رب العالمين » عند (اتفاق في قياس حد الشر.ب على حد القذف)، وفي «مفتاح دار السعادة» 1/ 66. طبعة: دار الكتب العلمية.
  - الإمام السيوطي علم الجامع الكبير» (حرف اللام) برقم (570).
- الإمام علاء الدين على المتقى الهندي على المنفي الهندي على المنفي المن 1/ 284 برقم (1387) وغيرها من المواضع.
  - و من المعاصرين:
  - العلامة المحدث الألباني عِشْم، في «السلسلة الضعيفة» 4/ 452 برقم (1987)
  - وفي «ضعيف الترغيب و الترهيب» حديث برقم(984).الناشر: مكتبة المعارف -الرياض.
- وفي «غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال و الحرام» حديث برقم(77)، الناشر: المكتب الإسلامي/ الطبعة الثالثة..
- أما كتب الفقه على المذاهب الأربعة و غيرها من كتب اللغة و المعاجم فمليئة جداً من قولهم «على كرم الله وجهه».
- فظهر أن كلام كثير من المنتسبين إلى العلم غير دقيق و يفتقر إلى التحقيق، فهو إذا من سقط المتاع لا يؤبه له. و الله الموفق.

#### قلت:

تنبيه جد مهم: إن حكاية المحدثين للسلام على آل البيت بعد ذكرهم و قوطم «علي كرم الله وجهه»، إنها أخذوه عمن فوقهم من رجال الأسانيد إلى منتهاه من تابعي أو صحابي، و من أنكر ذلك رمى أهل الحديث بعدم الضبط و الأداء كما سمعوا، و ادعى أنهم يغيرون في الألفاظ، و هذا لاشك طعن عليهم - رحمهم الله فليتنبه. !!

تنبيه: استفدت ما سبق من كلام فاضل كريم هو (ياسين علوين أبو العباس) في بحثه (القول الإمام في استحباب السلام بعد ذكر آل البيت الكرام) مع بعض التصرف، وأقول:

وممن ورد عنهم قول كرم الله وجهه لعلي بن أبي طالب، من المحدثين غير من ذكر أخونا الفاضل:

- الإمام الطحاوي: في شرح معاني الآثار (4: 146) دار الكتب العلمية- بيروت.
- الإمام ابن قتيبة في تأويل مختلف الحديث (1: 20) و (1: 177) ط: دار الجيل بيروت.
  - الإمام النووي: في أربعة مواطن من شرحه لصحيح مسلم.
  - الإمام العيني: في ثلاثة مواطن من شرحه على البخاري المسمى عمدة القاري.
- الإمام المناوي: في مواطن كثيرة من كتابه التيسير بشر-ح الجامع الصغير منها (1: 95)، و (1: 28). نشر: مكتبة الشافعي الرياض الطبعة الثالثة.
- والإمام أنور الكشميري: في العرف الشذي شرح سنن الترمذي (2: 322) طبع مؤسسة ضحى، تحقيق محمو د شاكر.
  - والإمام العظيم آبادي في مواطن من كتابه عون المعبود شرح سنن أبي داود.
  - والإمام المباركفوري في مواطن من كتابه تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي.
    - والإمام الصنعاني: في سبل السلام
    - والإمام الشوكاني: في نيل الأوطار.

### وهي عادة أكثر المفسرين:

كالبغوي، والثعالبي، والماوردي، والنيسابوري، والسمرقندي، وابن الجوزي، وأبي السعود، ، وأبي حيان، والرازي، والبيضاوي، والخازن، وابن عادل الحنبلي، والألوسي، وابن عاشور، وسيد قطب، وغيرهم.

وذكر أقوالهم، مما يخرجنا عن قصد الاختصار، ولعل لذلك مجال آخر.

ثم رأيت الرواية عند ابن المغازلي برقم (317) أنا على بن الحسين إذنا ثنا على بن محمد بن أحمد ثنا عبد الله بن محمد الحافظ ثنا الحسين بن على ثنا محمد بن الحسن ثنا عمر بن سعيد عن ليث عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا اللَّهَ إِنِّهَ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ ﴾ [الزمر:33] قال جاء به محمد الشيئة وصدق به على بن أبي طالب عليسك.

وقال الألوسي في تفسيره: (وقال أبو الأسود، ومجاهد في رواية، وجماعة من أهل البيت، وغيرهم: الذي صدق به هو على كرم الله تعالى وجهه، وأخرجه ابن مردويه عن أبي هريرة مرفوعاً إلى رسول الله والله الله الله الله المالة ال

وانظر ما سيأتي تحت قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَأَذْكُرْ لَخَاعَادِ إِذْ أَنَذَرَ قَوْمَهُ بِٱلْأَحْقَافِ ﴾

الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿ تُدَمِّرُكُلُّ شَيْءٍ بِأَمِّرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لَا ﴾ [الزخرف:41].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه من طريق محمد بن مروان عن النبي عن أبي صالح عن جابر بن عبد الله: عن النبي عن أبي صالح عن جابر بن عبد الله: عن النبي عن أبي طالب أنه قوله: ﴿ تُكَمِّرُكُلُّ شَيْءٍ بِأُمَرِ رَبِّهَا فَأَصَبَحُوا لَا ﴾ [الزخرف: 41] نزلت في علي بن أبي طالب أنه ينتقم من الناكثين والقاسطين بعدي).

وأخرج ابن المغازلي برقم (321): أخبرنا الحسن بن أحمد بن موسى الغندجاني حدثنا هلال بن محمد الحفار حدثنا إسهاعيل بن على حدثنا على بن موسى الرضا حدثنا أبي موسى حدثنا أبي جعفر حدثنا أبي محمد بن على الباقر عن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: قال رسول الله المرابية، وإني لأدناهم في حجة الوداع بمنى حتى قال: لا ألفينكم ترجعون بعدي كفاراً، يضرب بعضكم رقاب بعض، وايم الله إن فعلتموها لتعرفني في الكتيبة التي تضاربكم، ثم التفت إلى خلفه ثم قال: أوعلى أوعلى أوعلى ثلاثاً.

فرأينا أن جبريل غمزه.

شه نزلست ﴿ قُل رَّبِّ إِمَّا تُرِينِي مَا يُوعَدُونَ ﴿ وَبَ فَكَلَ تَجْعَلَنِي فِ الْقَوْمِ الْقَوْمِ الْقَوْمِ الْقَوْمِ الْقَوْمِ اللَّهِ مَا يَوْعَدُونَ ﴾ [المؤمنون:94] ثم نزلت ﴿ قُلَ اللَّهُ مَا كَنَنَهُمْ فِيمَا إِن مَكَنَنَهُمْ فِيمِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ ﴾ [الزخرف:43] وإن علياً لعلم للساعة ﴿ وَأَبْصَدَرًا وَأَفَرُدَةً فَمَا أَغَنَى عَنْهُمْ مَمْهُمُ مَوْلاً ﴾ [الزخرف:44] عن على بن أبي طالب.

وروى ابن المغازلي رواية أخرى برقم (366) فقال: أخبرنا أحمد بن محمد إجازة أخبرنا عمر بن عبد الله بن شوذب، حدثنا محمد بن الحسن بن زياد، حدثنا يوسف بن عاصم حدثنا أحمد بن صبيح حدثنا يحيى بن يعلى عن عمر بن عيسى عن جابر قال: لما نزلت على رسول الله والله والل

الآبة

قوله تعالى: ﴿ وَأَبْصَارًا وَأَفْرِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا ﴾ [الزخرف:44]

راجع حديث جابر الذي رواه ابن المغازلي المذكور تحت آية ﴿ تُدَمِّرُكُلُّ شَيْءٍ ﴾ [الزخرف:41] الآية.

وفيه: ﴿وَأَبْصَنُرًا وَأَفِّدَةُ فَمَا آغَنَىٰ عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَنُرُهُمْ ﴾ [الزخرف:44] عن علي بن أبي طالب.

### ىيان:

قد جاءت روايات في أن الأمة ستسأل عن العترة، ومن ذلك:

ما ورد في حديث الثقلين من السؤال عن الكتاب والعترة: من حديث بعض الصحابة، ومنهم على وجبير بن مطعم:

فأما حديث على: فرواه أبو نعيم في الحلية: (9: 64) بسنده من طريق جعفر بن محمد عن أبيه عن جده عن على: خطب رسول الله عن المجحفة فقال: (أيها الناس ألست أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: بلي. قال: فإنى كأني لكم على الحوض فرطاً وسائلكم عن اثنتين: عن القرآن وعن عترتي...

وأما حديث جبير: فقد رواه ابن أبي عاصم في السنة برقم (1465) من طريق ابن كاسب عن إبراهيم بن محمد بن ثابت عن عمرو بن أبي عمرو عن المطلب - بن حنطب - عن حبير بن مطعم ولفظه: ألست مولاكم؟ ألست خيركم؟ قالوا: بلي يا رسول الله! قال: فإني فرطكم على الحوض يوم القيامة، والله سائلكم عن اثنين: عن القرآن وعن عترتى. وانظر ما ذكرناه تحت قوله تعالى: ﴿ وَذَٰلِكَ إِفَكُهُمْ وَمَا ﴾

# الآية الحادية

قوله تعالى: ﴿ وَلاَ أُفِّيدُ أُمُّهُم مِّن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ يَجْمَدُونَ ﴾ [الزحرف: 45].

قال الإمام النيسابوري في تفسيره: (وعن ابن مسعود: أن النبي عَلَيْ قال: أتاني ملك فقال: يا محمد سل من أرسلنا من قبلك من رسلنا علام بعثوا؟ قال: قلت: علام بعثوا؟ قال: على ولايتك وولاية على بن أبي طالب وللنه على الله على بن أبي طالب الملكة على الله على بن أبي طالب الله على الله على الله على بن أبي طالب الله على ال

والرواية مروية في معرفة علوم الحديث للحاكم (1: 217) رقم (193): حدثنا البو الحسن محمد بن غزوان قال: ثنا علي أبو الحسن محمد بن المظفر الحافظ قال: حدثنا عبد الله بن محمد بن غزوان قال: ثنا محمد بن جابر قال: ثنا محمد بن خالد بن عبد الله قال: ثنا محمد بن فضيل قال: ثنا محمد بن سوقة، عن إبراهيم، عن الأسود، عن عبد الله قال: قال النبي على: «يا عبد الله أتاني ملك، فقال: يا محمد، وسل من أرسلنا من قبلك من رسلنا علام بعثوا؟ قال: قلت: علام بعثوا؟ قال: على ولايتك وولاية على بن أبي طالب ».

ورواها الإمام الثعلبي في تفسيره الكشف والبيان، قال: أخبرنا الحسين بن محمد الدينوري، حدثنا أبو الفتح محمد بن الحسين بن محمد بن الحسين الأزدي الموصلي، حدثنا عبد الله بن محمد بن غزوان البغدادي بسند رواية الحاكم ومتنها.

# الآية الثانية والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ قُومَهُ مِ إِللَّهُ حَقَافِ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ ﴾ [ممد:30].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه وابن عساكر عن أبي سعيد الخدري ويشع في قوله: ﴿ فَوْمَهُ بِإِللَّا خَفَافِ وَفَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ ﴾ [مد:30] قال: ببغضهم على بن أبي طالب.

وأخرج ابن مردويه عن ابن مسعود ويشخه قال: ما كنا نعرف المنافقين على عهد رسول الله الله المالية إلا ببغضهم على بن أبي طالب).

ورواية أبي سعيد رواها أيضاً ابن المغازلي برقم (359) فقال: أخبرنا أحمد بن محمد بن عبد الوهاب إذناً أخبرنا أبو أحمد عمر بن عبد الله بن شو ذب، حدثنا جعفر بن محمد بن نصير - وهو الخلدي - حدثنا عبد الله بن أيوب بن زادان الخزاز، حدثنا زكريا بن يحيى، حدثنا على بن قادم عن رجل عن أبي هارون العبدي عن أبي سعيد به.

### بیان:

قال الإمام الألوسي في تفسير الآية: (وذكروا من علامات النفاق بغض على كرم الله تعالى وجهه... (ثم أورد الروايات التي نقلناها عن الدر المنثور) ثم قال:

وعندي أن بغضه رضى الله تعالى عنه من أقوى علامات النفاق...(1)

(1) استطرد الإمام الألوسي هنا قائلاً: (فإن آمنت بذلك، فيا ليت شعرى ماذا تقول في يزيد الطريد أكان يجب علياً كرم الله تعالى وجهه أم كان يبغضه؟

ولا أظنك في مرية من أنه عليه اللعنة كان يبغضه رضى الله تعالى عنه أشد البغض، وكذا يبغض ولديه الحسن والحسين على جدهما وأبويها وعليها الصلاة والسلام، كما تدل على ذلك الآثار المتواترة معنى، وحينئذ لا مجال لك من القول بأن اللعين كان منافقاً).

وقد جاء في الأحاديث الصحيحة علامات للنفاق غير ما ذكر، كقوله عليه الصلاة والسلام: « علامات المنافق ثلاث » الحديث.

لكن قال العلماء: هي علامات للنفاق العملي لا الإيماني، وقيل: الحديث خارج مخرج التنفير عن اتصاف المؤمن المخلص بشيء منها؛ لما أنها كانت إذ ذاك من علامات المنافقين).

ونشير إلى روايات بعض تلك الجماعة من الصحابة فيما يلي:

### رواية أبي سعيد الخدري ولينسخة:

رواها عبد الله بن أحمد في فضائل الصحابة (2: 579) رقم (979) من طريق أبي صالح عن أبي سعيد الخدري قال: إنها كنا نعرف منافقي الأنصار ببغضهم علياً.

وإسناده صحيح.

ورواه الترمذي في السنن (5: 635) رقم (3717) وابن الأثير في أسد الغابة (1: 799) من طريق أبي هارون عن أبي سعيد الخدري قال: إنا كنا لنعرف المنافقين نحن معشر الأنصار ببغضهم على بن أبي طالب.

وفي سند الترمذي ضعف.

#### رواية جابر هيلئنه:

رواها الإمام أحمد في فضائل الصحابة (2: 671) رقم (1146) عن أبي الزبير قال: قلت لجابر: كيف كان على فيكم؟ قال: ذلك من خير البشر ما كنا نعرف المنافقين إلا ببغضهم إياه.

وروى من طريق آخر في فضائل الصحابة (2: 639) رقم (1086) عن عبد الله بن محمد بن عقيل عن جابر بن عبد الله قال: ما كنا نعر ف منافقينا معشر ـ الأنصار إلا ببغضهم علياً. وإسناده حسن.

### رواية أبي ذر ولين :

رواها الحاكم في المستدرك على الصحيحين (3: 139) رقم (4643) من طريق أبي عبد الله الجدلي عن أبي ذر ولينسُنه قال: ما كنا نعرف المنافقين إلا بتكذيبهم الله ورسوله، والتخلف عن الصلوات، والبغض لعلى بن أبي طالب حِيلُك.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه.

#### رواية ابن مسعود هيك :

وقد سبق نقلها قبل هذا البيان عن السيوطي في الدر المنثور.

#### ويؤيد هذا المعنى:

ما جاء في صحيح مسلم (1: 86) رقم (78) أن علياً عِينَكُ قال: والذي فلق الحبة وبرأ النسمة إنه لعهد النبي الأمي الله الله إلى أن لا يجبني إلا مؤمن، ولا يبغضني إلا منافق).

وهو في سنن الترمذي (5: 643) رقم (3736) عن على بلفظ: لقد عهد إلى النبي الأمى الله أنه لا يحبك إلا مؤمن، ولا يبغضك إلا منافق.

قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

# الآية الثالثة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿إِذْ أَنْدَرَ قُوْمَهُ إِللَّا خَقَافِ وَقَدْ ﴾ [النجم: 2].

وفي المناقب أيضاً برقم (353) أنا أبو طالب محمد بن أحمد بن عثمان كلاهما: أنا أبو عمر محمد بن العباس أنا أبو عبد الله الحسين بن علي بن الحسين بن الحكم الأسدي الدهان المعروف بأخي حماد نا علي بن محمد بن الخليل بن هارون البصري نا محمد بن الخليل الجهني نا هشيم عن أبي بشر عن سعيد بن جبير عن ابن عباس: كنت جالساً مع فتية من بني هاشم عند النبي والمسلم إذ انقض كوكب فقال النبي والمسلم فنظروا فإذا هذا النجم في منزله فهو الوصي من بعدي فقام فتية من بني هاشم فنظروا فإذا الكوكب قد انقض في منزل علي قالوا: يا رسول الله والمسلم قد غويت في حب علي فأنزل الله تعالى: ﴿ وَالنَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَالنَّهُ مَا اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَالنَّهُ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَالنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّه

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ وَأَنْصُدُ ا وَأَفُّدُهُ فَمَا آ ﴾ [الواتعة: 10].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن أبي حاتم وابن مردويه عن ابن عباس هِنف في قوله: ﴿ وَأَبْصِكُرًا وَأَفْتِكَةً فَمَا ٓ ﴾ [الواقعة:10] قال: يوشع بن نون سبق إلى موسى، ومؤمن آل يس سبق إلى عيسى، وعلى بن أبي طالب ويشف سبق إلى رسول الله والثيانة).

وقال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس في قوله: السابقون السابقون قال: نزلت في حزقيل مؤمن آل فرعون وحبيب النجار الذي ذكر في يس، وعلى بن أبي طالب وكل رجل منهم سابق أمته وعلى أفضلهم سبقاً).

وفي تفسير ابن كثير: (وقال ابن أبي نجيح عن مجاهد عن ابن عباس ﴿وَأَبْصَنُوا وَأَفْعِكُهُ فَمَا ﴾ [الواقعة:10] قال: يوشع بن نون سبق إلى موسى، ومؤمن آل يس سبق إلى عيسى، وعلى بن أبي طالب سبق إلى محمد رسول الله والثانية.

رواه ابن أبي حاتم عن محمد بن هارون الفلاس عن عبد الله بن إسماعيل المدائني البزار عن شعيب بن الضحاك المدائني عن سفيان بن عيينة عن ابن أبي نجيح به).

وأخرج ابن المغازلي في المناقب (365): أخرنا أحمد بن محمد بن عبد الوهاب إجازة أخبرنا عمر بن عبد الله بن شوذب حدثنا محمد بن أحمد بن منصور حدثنا أحمد بن الحسين حدثنا زكريا حدثنا أبوصالح بن الضحاك حدثنا سفيان بن عيينة عن ابن أبي نجيح عن مجاهد عن ابن عباس في قول الله تعالى: ﴿ وَأَبْصَدَا وَأَفِّدَةً فَمَا ﴾ [الواقعة:10] قال: سبق يوشع بن نون إلى موسى وسبق صاحب يس إلى عيسى وسبق على بن أبي طالب إلى محمد والمسلطة .

#### بیان:

المطالع للروايات السابقة المقررة لسبق مولانا علي بن أبي طالب ويُنْهُ ، يجد أنها ذكرت نوعين من السبق:

### الأول: السبق في الرتبة:

بمعنى الأفضلية والتقدم على من سواه، ويشير إليه قول ابن عباس: (وكل رجل منهم سابق أمته، وعلى أفضلهم سبقاً).

وهذا رأي جمع من السلف كانوا يرونه أفضل الناس بعد رسول الله والثالث.

وقد ذكر الإمام ابن حزم في الفصل في الملل (4: 90) أنه روى هذا القول نصاً عن بعض الصحابة، وعن جماعة من التابعين والفقهاء، كما رواه عن نحو عشرين من الصحابة معنى.

وقال الباقلاني في كتابه: مناقب الأئمة الأربعة (294): (القول بتفضيل علي رضوان الله عليه مشهور عند كثير من الصحابة).

وقد سمى الإمام الباقلاني في كتابه السابق ذكره (306) جماعة منهم حين قال: (وقد روي عن عبد الله بن عباس، والحسن بن علي، وأبي، وزيد (يعني: ابن صوحان كما سماه في موطن آخر) وعمار بن ياسر، وسلمان الفارسي، وجابر بن عبد الله، وأبي الهيثم بن التيهان الأنصاري، وحذيفة بن اليمان، وعمرو بن الحمق، وأبي

سعيد الخدري، وغيرهم من الصحابة ي، كانوا يقولون: إن علياً خبر البشر.، وخبر إلى نظائر هذه، فيجب دلالة قولهم على تفضيله).

وزاد في موطن آخر من كتابه السابق ذكره (481): القعقاع بن عمرو، وحجر بن عدى وجماعة من أصحاب على والشيخة.

قلت: وممن كان يفضل علياً رضوان الله عليه من الصحابة: أبو الطفيل كما في ترجمته من الاستيعاب وأسد الغابة وغيرهما.

وأما من كان يقدمه من التابعين فمن بعدهم، فيضيق المقام عن تعدادهم، ولعل لذلك موطن آخر.

وأختم المسألة بقول الشيخ الألباني كما في كتابه سلسلة الأحاديث الصحيحة (1: 319-320): (أقول: فهذا - إن صح فإن فيه من لا يحضرني حالة الآن - مما لا يدل على الرفض المزعوم ، كل ما فيه أنه يحب علياً -عليه السلام- أكثر من أبي بكر ، كما هو ظاهر، وكثير من كبار السلف كانوا كذلك، كما يعرف من تراجمهم).

### الثاني: السبق في الزمن:

بمعنى أنه أول من أسلم، ويشير إليه لفظ: (وعلى ويشعه سبق إلى رسول الله الشانه) و نحوها.

وقد ورد ذلك عن جمع من الصحابة، فمن بعدهم، ذكرهم الحافظ ابن عبد البر في كتابه الاستيعاب في أوائل ترجمته للإمام على ويشُّنك، حين قال(1):

<sup>(1)</sup> حذفت أسانيد ابن عبد البر للروايات اختصاراً.

(وروى عن سلمان، وأبي ذر، والمقداد، وخباب، وجابر، وأبي سعيد الخدري، وزيد بن الأرقم أن علي بن أبي طالب والله أول من أسلم وفضله هؤلاء على غيره.

وقال ابن إسحاق: أول من آمن بالله وبرسوله محمد وقال ابن إسحاق: أول من آمن بالله وبرسوله محمد وقال الرجال: على بن أبي طالب، وهو قول ابن شهاب إلا أنه قال: من الرجال بعد خديجة وهو قول الجميع في خديجة.

... عن ابن عباس قال: لعلي أربع خصال ليست لأحد غيره: هو أول عربي وعجمي صلى مع رسول الله على الذي كان لواؤه معه في كل زحف، وهو الذي صبر معه يوم فر عنه غيره، وهو الذي غسله وأدخله قبره.

... عن سلمان الفارسي قال: قال رسول الله عَيَّا أُولكم وروداً على الحوض أولكم إسلاماً: على بن أبي طالب عِينَه .

وروى أبو داود الطيالسي... عن ابن عباس قال: أول من صلى مع النبي على بعد خديجة على بن أبي طالب على على الله على بن أبي طالب الله على الله على بن أبي طالب الله على بن أبي طالب الله على الل

... عن ابن عباس قال: كان علي بن أبي طالب أول من آمن من الناس بعد خديمة هيئه.

قال أبو عمر على: هذا إسناد لا مطعن فيه لأحد لصحته وثقة نقلته وهو يعارض ما ذكرناه عن ابن عباس في باب أبي بكر علينه .

والصحيح في أمر أبي بكر أنه أول من أظهر إسلامه، كذلك قال مجاهد وغيره قالوا: ومنعه قومه.

وقال ابن شهاب، وعبد الله بن محمد بن عقيل، وقتادة، وأبو إسحاق: أول من أسلم من الرجال على.

واتفقوا على أن خديجة أول من آمن بالله ورسوله وصدقه فيها جاء به ثم على ىعدھا.

وروى في ذلك عن أبي رافع مثل ذلك.

عن عمرو مولى عفرة قال: سئل محمد بن كعب القرظي عن أول من أسلم: أعلى أو أبو بكر حِينَه ؟ قال: سبحان الله على أولها إسلاماً، وإنها شبه على الناس؛ لأن علياً أخفى إسلامه من أبي طالب، وأسلم أبو بكر فأظهر إسلامه، ولا شك أن علياً عندنا أو لهم اسلاماً.

وذكر عبد الرزاق عن معمر في جامعه عن قتادة عن الحسن وغيره قالوا: أول من أسلم بعد خديجة على بن أبي طالب وليسنك.

... عن ابن عباس ويشغه قال: أول من أسلم على وينف ...

قال أبو عمر على الله عنه الصح ما قيل في ذلك، وقد روى عن ابن عمر من وجهين جيدين.

وروى عن ابن فضيل عن الأجلح عن سلمة بن كهيل عن حبة بن الجوين العرني قال: سمعت علياً وللنه يقول: لقد عبدت الله قبل أن يعبده أحد من هذه الأمة خمس سنىن.

وروى شعبة عن سلمة بن كهيل عن حبة العرني قال: سمعت علياً يقول: أنا أول من صلى مع رسول الله ﷺ.

وقال سالم بن أبي الجعد: قلت لابن الحنفية: أبو بكر كان أولهم إسلاماً؟ قال: لا. وروى مسلم الملائي عن أنس بن مالك قال: استنبىء النبي عِيْكَ يوم الأثنين،

وصلي على يوم الثلاثاء.

وقال زيد بن أرقم: أول من آمن بالله بعد رسول الله ﷺ على بن أبي طالب.

وروى حديث زيد بن أرقم من وجوه ذكرها النسائي وأسد بن موسى وغيرهما منها...(1).

وقال على على على على على على على على معه غيري إلا على على معه غيري إلا خديجة).

# وقد حكي الإجماع على أولية علي في الإسلام:

- فقال الحاكم في معرفة علوم الحديث (1: 64): (ولا أعلم خلافاً بين أصحاب التواريخ أن علي بن أبي طالب والشخة أولهم إسلاماً، وإنها اختلفوا في بلوغه، والصحيح عند الجهاعة أن أبا بكر الصديق والشخة أول من أسلم من الرجال البالغين).

- وقال السيوطي في تاريخ الخلفاء (1: 68) عن على: (أسلم قديماً، بل قال ابن عباس وأنس وزيد بن أرقم وسلمان الفارسي وجماعة: إنه أول من أسلم، ونقل بعضهم الإجماع عليه).

<sup>(1)</sup> وساق ابن عبد البر بعضها.

# الآية الخامسة

### قوله تعالى ﴿ ﴿ وَاذْ كُرْ أَخَاعَادِ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ وبالْأَحْقَافِ ﴾ [الحديد:19]

في فضائل الصحابة للإمام أحمد (2: 276) رقم (1072): حدثنا محمد قثنا الحسن بن عبد الرحمن الأنصاري قال: نا عمر و بن جميع عن بن أبي ليلي عن أخيه حبيب بن موسى النجار مؤمن آل ياسين، وحزقيل مؤمن آل فرعون، وعلى بن أبي طالب الثالث، وهو أفضلهم.

وانظر (2: 655) رقم (1117) من الفضائل.

### ومما يشهد لهذا:

ما ورد من أن علياً رضوان الله عليه هو الصديق الأكبر: فقد روى ابن ماجه في سننه (1: 44) رقم (120) بسنده عن على أنه قال: أنا عبد الله وأخو رسوله صلى الله عليه وسلم، وأنا الصديق الأكر، لا يقولها بعدى إلا كذاب، صليت قبل الناس لسبع سنىن.

قال البوصيري في مصباح الزجاجة (1: 1) حديث رقم (49):

(هذا إسناد صحيح رجاله ثقات، رواه أبو بكر بن أبي شيبة في مسنده من طريق أبي سليهان الجهيني عن على فذكره وزاد: «لا يقولها قبلي». ورواه محمد بن يحيى بن أبي عمر في مسنده من طريق أبي يحيى، عن على بن أبي طالب بإسناده ومتنه وزاد في آخره:

فقالها رجل فأصابته جُنةٌ».

ورواه الحاكم في المستدرك وقال: صحيح على شرط الشيخين.

وفي الباب عن أبي ذر وسلمان وأبي ليلى الغفاري:

ففي مجمع الزوائد ومنبع الفوائد (9: 124) رقم (14597): وعن أبي ذر وسلمان قالا: أخذ النبي صلى الله عليه و سلم بيد علي فقال: إن هذا أول من آمن بي وهذا أول من من يصافحني يوم القيامة وهذا الصديق الأكبر، وهذا فاروق هذه الأمة يفرق بين الحق والباطل، وهذا يعسوب المؤمنين، والمال يعسوب الظالمين.

رواه الطبراني والبزار عن أبي ذر وحده وقال فيه: أنت أول من آمن بي .

وقال فيه: والمال يعسوب الكفار.

وفيه عمرو بن سعيد المصري وهو ضعيف.

وقد أورد هذه الرواية عن أبي ذر وسلمان: الشوكاني في در السحابة (205) ونقدها بقوله: (بإسناد فيه عمر بن سعيد المصرى، وفيه ضعف).

ثم قال (206): (وأخرجه الطبراني في الكبير بإسناد رجاله ثقات).

### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿رُبُّهَا فَأَصْبَحُوا لَا ﴾ [التحريم:4] (1).

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن أبي حاتم بسند قال: هو على بن أبي طالب.

وأخرج ابن مردويه عن أسماء بنت عميس: سمعت رسول الله الله الله عن أسماء بنت عميس: فَأَصْبَحُوا لَا ﴾ [التحريم: 4] قال: على بن أبي طالب.

وأخرج ابن مردويه وابن عساكر عن ابن عباس في قوله: ﴿رَبُّهَا فَأَصْبَحُواْ لَا ﴾ [التحريم: 4] قال: هو على بن أبي طالب).

وأخرج ابن المغازلي في المناقب برقم (16 3) أنا على بن الحسين بن الطيب إذنا ثنا على بن محمد بن أحمد بن عمر الختلى الخباز ثنا عبد الله بن محمد الحافظ ثنا الحسين بن على بن الحسين السلولي أبو عبد الله بالكوفة ثنا محمد بن الحسن السلولي ثنا عمر بن سعيد عن ليث عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿ رَبُّهَا فَأَصْبَحُوا لَا ﴾ [التحريم: 4] قال صالح المؤمنين على بن أبي طالب

<sup>(1)</sup> جاءت روايات في تفسيرها بعلى وحده، ورواية في تفسيرها بعلى وغيره، فأوردت الآية مرتين.

وقال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (10: 421-422):

(وقد اختلف أهل التأويل في المراد بقوله تعالى ﴿رَبِّهَا فَأَصْبَحُواْ لَا ﴾ [التحريم:4] على أقوال...

الثامن: علي، أخرجه بن أبي حاتم بسند منقطع عن علي نفسه مرفوعاً، وأخرجه الطبرى بسند ضعيف عن مجاهد قال: هو على.

ومن طريق أبي مالك عن ابن عباس مثله موقوفاً وفي سنده راو ضعيف.

وذكره النقاش عن ابن عباس ومحمد بن علي الباقر وابنه جعفر بن محمد الصادق).

## الآية السابعة

قوله تعالى ﴿عَظِيمِ ١٦٠ قَالُواْ أَجِئْنَنَا ﴾ [الحاقة:12].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج سعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه عن مكحول قال: لما نزلت: ﴿عَظِيمٍ ﴿ اللَّهِ عَالِمُ اللَّهُ عَالَى ا قَالُوٓ أَجِعْنَنَا ﴾ [الحاقة:12] قال رسول الله الله الله على.

وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم والواحدي وابن مردويه وابن عساكر وابن البخاري عن بريدة قال: قال رسول الله والله الله الله الله الله أمرني أن أدنيك ولا أقصيك، وأن أعلمك، وأن تعيى وحق لك أن تعيى، فنزلت هذه الآية: ﴿عَظِيمِ ١٠٠٠) قَالُواْ أَجِئُنَا ﴾ [الحاقة:12].

وأخرج أبو نعيم في الحلية عن على قال: قال رسول الله الله الله الله أمرني أن أدنيك وأعلمك لتعيى، فأنزلت هذه الآية ﴿عَظِيمِ ﴿ إِنَّ قَالُوا أَجَعْتَنَا ﴾ [الحاقة:12] فأنت أذن واعية لعلمي).

وفي رواية عند ابن المغازلي برقم (363) أخبرنا أبوالحسن على بن عبيد الله بن القصاب حدثنا أبو بكر محمد بن أحمد بن محمد المفيد حدثنا الأشج قال: سمعت على بن أبي طالب عليسم يقول: لما نزلت ﴿عَظِيمِ ١٠٠ قَالُوٓا أَجِنْتَنَا ﴾ [الحاقة:12] قال لي النبي والمالية: سألت الله أن يجعلها أذنك يا على.

ورواية بريدة عند ابن المغازلي أيضاً برقم (364).

وروى أبونعيم الأصبهاني في معرفة الصحابة برقم (328) قال: (حدثنا أبو

الحسن علي بن أحمد بن محمد المقدسي، ثنا إسحاق بن إبراهيم الغزي القاضي، ثنا أبو عمير، ثنا الوليد بن مسلم، عن علي بن حوشب، عن مكحول، عن علي، في قوله: (عَظِيمِ اللهُ أَلُوا أَجِعْتَنَا ﴾ [الحاقة:12] قال علي: قال النبي والله أن يجعلها أذنك يا علي).

وروى البلاذري في أنساب الأشراف (1: 283) قال: (حدثني مظفر بن مرجا، عن هشام بن عهار، عن الوليد بن مسلم، عن علي بن حوشب قال: سمعت مكحولاً يقول: قرأ رسول الله بالمنافية: (عَظِيمِ اللهُ أَلُوا أَجِئَنَنَا ) [الحاقة:12] فقال: يا علي سألت الله أن يجعلها أذنك، قال علي: فها نسيت حديثاً أو شيئاً سمعته من رسول الله بالمنافية) (1).

وروى الموفق الخوارزمي في المناقب روايات في ذلك راجعها في صفحة: (282).

وقد اشتهر من أسامي الإمام على بن أبي طالب رضوان الله عليه: الواعي، أخذاً من هذه الروايات، وقد سبق ونقلنا عبارة الحافظ أبي نعيم، ونكرر محل الشاهد منها هنا، وهو قوله في معرفة الصحابة (1: 356) معدداً أسامي الإمام علي بن أبي طالب رضوان الله عليه: (ومن أساميه المشتقة من أحواله: أمير المؤمنين ... والواعي...).

<sup>(1)</sup> وروى الآجري في كتابه «الشريعة» كتاب فضائل أمير المؤمنين على رقم (1541) و البزار كما في البحر الزخار رقم (3300) عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله لعلي: يا علي، إن الله مسئة أمرني أن أدنيك و لا أقصيك، وأن أعلمك و لا أجفوك، حق على أن أطيع الله مسئة على وحق

عليك أن تعي عني.

ولفظ البزار: فحق على أن أعلمك، وحق عليك أن تعي.

# الآية الثامنة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ فَلُولَا نَصَرَهُمُ أَلَّذِينَ أَتَّخَذُواْ مِن ﴾ [المطنفين:30].

في تفسير القرطبي: (... وقال مقاتل: نزلت في على ابن أبي طالب جاء في نفر من المسلمين إلى النبي والمنتية فلمزهم المنافقون وضحكوا عليهم وتغامزوا)

وفي الكشف والبيان للثعلبي: (وقال مقاتل والكلبي: نزلت في على بن أبي طالب (عَلَيْكُ ) وذلك أنه جاء في نفر من المسلمين إلى النبي فسخر منهم المنافقون وضحكوا وتغامزوا ثم رجعوا إلى أصحابهم فقالوا: رأينا اليوم الأصلع فضحكنا منه فأنزل الله على هذه الآيات قبل أن يصل على وأصحابه إلى رسول الله).

## المسألة الثانية: ما نزل في الإمام على علينا وغيره من غير آل البيت

الآية الأولى

قوله تعالى: [وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَي نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ[.

روى الإمام ابن المغازلي الشافعي في كتابه مناقب أمير المؤمنين بسنده أنها نزلت في على وحمزة وجعفر وزيد.

الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ وَأُبَلِّفُكُمْ مَّآ أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِكِنِّ آرَبِكُمْ قُومًا ﴾ [الأعراف:46].

قال الإمام ابن حجر بعد أن أوردها في الصواعق المحرقة (2: 486): (أخرج الثعلبي في تفسير هذه الآية عن ابن عباس عباس الثعلبي في تفسير هذه الآية عن ابن عباس الصراط عليه العباس وحمزة وعلي بن أبي طالب وجعفر ذو الجناحين، يعرفون محبيهم ببياض الوجوه ومبغضيهم بسواد الوجوه.

وأورد الديلمي وابنه معاً لكن بلا إسناد أن علياً والنه قال: قال رسول الله: اللهم ارزق من أبغضني وأهل بيتي كثرة المال والعيال كفاهم بذلك أن يكثر مالهم فيطول حسابهم وأن تكثر عيالهم فتكثر شياطينهم.

وحكمة الدعاء عليهم بذلك: أنه لا حامل على بغضه وبغض أهل بيته إلا الميل إلى الدنيا؛ لما جبلوا عليه من محبة المال والولد فدعا عليهم بتكثير ذلك مع سلبهم نعمته، فلا يكون إلا نقمة عليهم لكفرانهم نعمة من هدوا على يديه إيثارا للدنيا، بخلاف من دعاله بتكثير ذلك كأنس والمنه إذ القصد به كون ذلك نعمة عليهم فيتوصل به إلى ما رتبه عليه من الأمور الأخروية والدنيوية النافعة).

#### ىيان:

هل يشكل على ما سقناه من أن أصحاب الأعراف هم على ومن معه، أن من وصف أصحاب الأعراف، أنهم لم يدخلوا الجنة وهم يطمعون؟

الجواب: ننقله من كلام الإمام الرازي، فإنه ذكر ثلاثة أوجه في أصحاب الأعراف، هم: الملائكة، والأنبياء، والشهداء، ثم أثار هذا الإشكال، وأجاب عنه، فقال: (فإن قيل: هذه الوجوه الثلاثة باطلة؛ لأنه تعالى قال في صفة أصحاب الأعراف أنهم ﴿ قَالُواْ هَنَا عَارِضٌ مُمْطِرُنا ﴾ أي لم يدخلوا الجنة وهم يطمعون في دخولها، وهذا الوصف لا يليق بالأنبياء، والملائكة والشهداء.

أجاب الذاهبون إلى هذا الوجه بأن قالوا: لا يبعد أن يقال: إنه تعالى بين من صفات أصحاب الأعراف أن دخولهم الجنة يتأخر، والسبب فيه أنه تعالى ميزهم عن أهل الجنة وأهل النار، وأجلسهم على تلك الشرفات العالية والأمكنة المرتفعة ليشاهدوا أحوال أهل الجنة وأحوال أهل النار فيلحقهم السرور العظيم بمشاهدة تلك الأحوال، ثم إذا استقر أهل الجنة في الجنة، وأهل النار في النار، فحينئذ ينقلهم الله تعالى إلى أمكنتهم العالية في الجنة، فثبت أن كونهم غير داخلين في الجنة لا يمنع من كمال شرفهم وعلو درجتهم.

وأما قوله: ﴿ عَارِضٌ مُمْطِرُناً ﴾ [الأعراف:46]فالمراد من هذا الطمع اليقين، ألا ترى أنه تعالى قال حكاية عن إبراهيم عليسم السِّم ﴿ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيتَنِي يَوْمَ ٱلدِّينِ الله ﴾ [الشعراء: 82] وذلك الطمع كان طمع يقين، فكذا ههنا).

# الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصَّبَحُواْ لَا يُرَيَّ ﴾ [الحج:19].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج سعيد بن منصور وابن أبي شيبة وعبد بن حميد والبخاري ومسلم والترمذي وابن ماجة وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في الدلائل عن أبي ذر ويشن أنه كان يقسم قسما إن هذه الآية: (شَقَيْم بِأَمر رَبِّهَا فَأَصَبَحُوا لَا يُركَ الله الحج: 19] إلى قوله: (مِن دُونِ الله فُرُ بَانًا ءَالِم مُلًا الله والمج: 11] نزلت في الثلاثة والثلاثة الذين تبارزوا يوم بدر وهم: حمزة بن عبد المطلب وعبيدة بن الحارث وعلى بن أبي طالب وعتبة وشيبة ابنا ربيعة والوليد بن عتبة.

قال على ويشف : أنا أول من يجثو في الخصومة على ركبتيه بين يدي الله يوم القيامة. وأخرج ابن أبي شيبة والبخاري والنسائي وابن جرير والبيهقي من طريق قيس بن عبادة عن على ويشف قال: أنا أول من يجثو بين يدي الرحمن للخصومة يوم القيامة.

قال قيس: فيهم نزلت هذان خصمان اختصموا في رجم قال: هم الذين بارزوا يوم بدر: على وحمزة وعبيدة وشيبة بن ربيعة وعتبة بن ربيعة والوليد ابن عتبة.

وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال: لما بارز علي وحمزة وعبيدة وعتبة وشيبة والوليد قالوا لهم: تكلموا نعرفكم.

قال: أنا علي وهذا حمزة وهذا عبيدة فقالوا: أكفاء كرام! فقال علي: أدعوكم إلى الله وإلى رسوله.

فقال عتبة: هلم للمبارزة فبارز علي شيبة فلم يلبث أن قتله وبارز حمزة عتبة فقتله وبارز عبيدة الوليد فصعب عليه فأتى علي فقتله، فأنزل الله: ﴿ شَيْءٍ بِأَمْرِ ﴾ [الج:19].

وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي العالية قال: لما التقوا يوم بدر قال لهم عتبة بن ربيعة: لا تقتلوا هذا الرجل، فإنه إن يكن صادقاً فأنتم أسعد الناس بصدقة، وإن يكن كاذباً فأنتم أحق من حقن دمه، فقال أبو جهل بن هشام: لقد امتلأت رعباً، فقال عتبة:

ستعلم أينا الجبان المفسد لقومه، قال: فيرز عتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة والوليد بن عتبة فنادوا النبي والشيئة وأصحابه فقالوا: ابعث إلينا أكفاءنا نقاتلهم، فو ثب غلمة من حزة بن عبد المطلب، وعلى بن أبي طالب، وعبيدة بن الحارث، فبرزوا لهم فقال عتبة: تكلموا نعر فكم إن تكونوا أكفاءنا قاتلناكم

قال حمزة: أنا حمزة بن عبد المطلب أنا أسد الله وأسد رسوله، فقال عتبة: كفء كريم!

فقال على: أنا على بن أبي طالب فقال: كفء كريم!

فقال عبيدة: أنا عبيدة بن الحارث فقال عتبة: كفء كريم!

فأخذ حمزة شيبة بن ربيعة، وأخذ على بن أبي طالب عتبة بن ربيعة، وأخذ عبيدة الوليد.

فأما حمزة فأجاز على شيبة وأما على فاختلفا ضربتين، فأقام فأجاز على عتبة وأما عسدة فأصيبت رجله.

قال: فرجع هؤلاء وقتل هؤلاء فنادي أبوجهل وأصحابه: لنا العزى ولا عزى لكم، فنادي منادي للنبي الله: ﴿ فَتَلانا فِي الجِنة وقتلاكم فِي النار، فأنزل الله: ﴿ شَيْءٍ بِأَمْرٍ رَبَّا فَأَصْبَحُواْ لَا يُرَيِّ ﴾ [الحج: 19].

وأخرج عبد بن حميد عن لاحق بن حميد قال: نزلت هـذه الآيـة يـوم بـدر: ﴿شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصَّبَحُواْ لَا يُرَى إِلَّا مَسَكِئُهُمُّ كَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الحج:19] في عتبة ابن ربيعة وشيبة بن ربيعة والوليد بن عتبة.

ونزلت: ﴿ مَا حَوْلَكُمْ مِّنَ ٱلْقُرَىٰ وَصَرَّفْنَا ٱلْآيَنتِ لَعَلَّهُمْ ﴾ [الحج: 14] إلى قوله: ﴿ أَنذَرَ قَوْمَهُۥ بِٱلْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ ﴾[الحج:24] في على بن أبي طالب وحمزة وعبيدة بن الحارث)<sup>(1)</sup>.

<sup>(1)</sup> جاء عن الإمام الحسين بن علي ﷺ رواية في أنه مع بني أمية هما الخصان، ذكرتها في المبحث الخاص بها نزل فيه.

الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿كَانُواْ يَجْمَدُونَ بِتَايَنتِ ٱللَّهِ وَحَاقَ بِهِم ﴾ [الأعراف: 43]

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج سعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه عن الحسن البصري قال: قال علي بن أبي طالب عليه في في في الدر نزلت: ﴿ أَفَيْدَتُهُم مِّن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ يَجَمَّدُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَحَاقَ بِهِم فين الله أهل بدر نزلت: ﴿ أَفَيْدَتُهُم مِّن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ يَجَمَّدُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَحَاقَ بِهِم مَا ﴾ [الحجر:47].

وأخرج ابن مردويه من طريق عبد الله بن مليل عن علي في قوله: ﴿كَانُواْ يَجَمُحُدُونَ بِعَايَنتِ ٱللّهِ وَحَاقَ بِهِم ﴾ [الأعراف: 43] قال: نزلت في ثلاثة أحياء من العرب: في بني هاشم وبني تيم وبني عدي وفي أبي بكر وفي عمر.

وأخرج ابن أبي حاتم وابن عساكر عن كثير النواء قال: قلت لأبي جعفر إن فلاناً حدثني عن علي بن الحسين أن هذه الآية نزلت في أبي بكر وعمر وعلي (كَانُوا يَجَمَّدُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَحَاقَ بِهِم ) [الأعراف: 43] قال: والله إنها لفيهم أنزلت وفيمن تنزل إلا فيهم؟ قلت: وأي غل هو؟ قال: غل الجاهلية إن بني تيم وبني عدي وبني هاشم كان بينهم في الجاهلية فلما أسلم هؤلاء القوم تحابوا وأخذت أبا بكر الخاصرة فجعل علي يسخن يده فيكوي بها خاصرة أبي بكر فنزلت هذه الآية.

وأخرج سعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والحاكم من طرق عن علي أنه قال لابن طلحة: إني أرجو أن أكون أنا وأبوك من الذين قال الله فيهم ونزعنا ما في صدورهم من غل إخواناً على سرر متقابلين فقال رجل من همدان: إن الله أعدل من ذلك فصاح على صيحة تداعى لها القصر وقال: فمن إذاً إن لم نكن نحن أولئك؟

وأخرج سعيد بن منصور وابن مردويه عن على قال: إني لأرجو أن أكون أنا وعثمان والزبر وطلحة ممن قال الله: ونزعنا ما في صدورهم من غل.

وأخرج ابن مردويه من طريق مجاهد عن ابن عباس في قوله: ونزعنا ما في صدورهم من غل الآية، قال: نزلت في على وطلحة والزبير.

وأخرج الشيرازي في الألقاب وابن مردويه وابن عساكر من طريق الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس ونزعنا ما في صدورهم من غل قال: نزلت في عشرة أبو بكر وعمر وعثمان وعلى وطلحة والزبير وسعد وسعيد وعبد الرحمن بن عوف وعبد الله بن مسعود.

وأخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم عن أبي صالح موقو فاً عليه.

وأخرج ابن مردويه من طريق النعمان بن بشير عن على ونزعنا ما في صدورهم من غل قال: ذاك عثمان وطلحة والزبير وأنا).

# الآية الخامسة

# قوله تعالى: ﴿ بِأَيْكِ ٱللَّهِ وَحَاقَ بِهِم مَّا ﴾ [الحجر:47]

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج البغوي في معجمه والباوردي وابن قانع والطبراني وابن عساكر عن زيد بن أبي أوفي ويشخه قال: دخلت على رسول الله ويشخه في مسجد المدينة فجعل يقول: أين فلان؟ أين فلان؟، فلم يزل يتفقدهم وينصب إليهم حتى اجتمعوا عنده فقال: إني محدثكم بحديث فاحفظوه وعوه وحدثوا به من بعدكم، إن الله اصطفى من خلقه خلقاً، ثم تلا هذه الآية: (عِندَ اللهِ وَأُبَلِغُكُم مَّا أُرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِكِقَ آرَيكُم اللهُ اللهِ الله الله بين الملائكة، واني مصطف منكم من أحب أن أصطفيه ومؤاخ بينكم كما آخى الله بين الملائكة، قم يا أبا بكر فقام فجثا بين يديه فقال: إن لك عندي يداً، إن الله يجزيك بها فلو كنت متخذاً خليلاً لاتخذتك خليلاً، فأنت مني بمنزلة قميصي من جسدي، وحرك قميصه بيده.

ثم قال: ادن يا عمر فدنا ثم قال: ادن يا عمر فدنا ثم قال: كنت شديد الثغب علينا أباحفص فدعوت الله أن يعز الدين بك أو بأبي جهل ففعل الله ذلك لك، وكنت أحبها إلى فأنت معي في الجنة ثالث ثلاثة من هذه الأمة، ثم تنحى وآخى بينه وبين أبي بكر.

ثم دعا عثمان بن عفان فقال: ادن يا عثمان ادن يا عثمان فلم يزل يدنو منه حتى ألصق ركبته بركبة رسول الله والله الله الله ثم نظر إلى السماء فقال: سبحان الله العظيم ثلاث مرات، ثم نظر إلى عثمان فإذا أزراره محلولة فزرها رسول الله والله والله الله عثمان فإذا أزراره محلولة فزرها رسول الله والله الله عثمان على نحرك، فإن لك شأناً في أهل السماء، أنت ممن يرد على الحوض وأوداجه تشخب دماً، فأقول من فعل هذا بك؟ فتقول: فلان، وذلك كلام جبريل وذلك إذا هتف من السماء: ألا إن عثمان أمير على كل خاذل.

ثم دعا عبد الرحمن بن عوف فقال: ادن يا أمين الله والأمين في السياء يسلط الله على مالك بالحق، أما إن لك عندى دعوة وقد أخرتها قال: خرلى يا رسول الله قال: حملتني يا عبد الرحمن أمانة أكثر الله مالك

وجعل يحرك يده ثم تنحى وآخي بينه وبين عثمان ثم دخل طلحة والزبير فقال: ادنوا منى فدنوا منه فقال: أنتها حواري كحواري عيسى بن مريم ثم آخى بينهما ثم دعا سعد بن أبي وقاص وعمار بن ياسر فقال: يا عمار تقتلك الفئة الباغية

ثم آخي بينها ثم دعا أبا الدرداء وسلمان الفارسي فقال: يا سلمان أنت منا أهل البيت وقد آتاك الله العلم الأول والعلم الآخر، والكتاب الأول والكتاب الآخر، ثم قال: ألا أنشدك يا أبا الدرداء؟ قال: بلي يا رسول الله قال: إن تنقدهم ينقدوك، وإن تتركهم لا يتركوك، وإن تهرب منهم يدركوك فأقرضهم عرضك ليوم فقرك، فآخي بينهما.

ثم نظر في وجوه أصحابه فقال: ابشر وا وقروا عيناً، فانتم أول من يرد على الحوض وأنتم في أعلى الغرف.

ثم نظر إلى عبد الله بن عمر فقال: الحمد لله الذي يهدى من الضلالة.

فقال على: يا رسول الله ذهب روحي وانقطع ظهري حين رأيتك فعلت ما فعلت بأصحابك غيرى، فإن كان من سخط على فلك العتبي والكرامة.

فقال: والذي بعثني بالحق، ما أخرتك إلا لنفسى، فأنت عندي بمنزلة هارون من موسى ووارثى، فقال: يا رسول الله ما أرث منك؟ قال: ما ورثت الأنبياء.

قال: وما ورثت الأنبياء قبلك؟ قال: كتاب الله وسنة نبيهم وأنت معي في قصر ـي في الجنة مع فاطمة ابنتي وأنت أخي ورفيقي ثم تلا رسول الله رَبُّ هذه الآية: ﴿ بِنَايِئتِ ٱللَّهِ وَحَاقَ بِهِم مَّا ﴾ [الحجر: 47] الأخلاء في الله ينظر بعضهم إلى بعض).

# الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ أَلِنَّهَ إِنِّي آَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ أَنَّ قَالُوٓاْ ﴾ [ص:28].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (أخرج ابن عساكر عن ابن عباس عباس في قوله: ﴿ اللَّهُ إِنِّ آَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ والوليد وهم آمنوا: علي وحمزة وعبيدة بن الحارث. والمفسدين في الأرض: عتبة وشيبة والوليد وهم تبارزوا يوم بدر).

# الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ وَذَكَّرُوا ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الشعراء:227].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه وابن عساكر عساكر عباس ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَذَكَرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [السعراء:227]. قال: أبو بكر وعمر وعلى وعبد الله بن رواحة).

# الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَنَّ تُدَمِّرُكُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُواْ لَا ﴾ [النحريم:4].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن عساكر عن الحسن البصري وعلى الله في قوله: وصالح المؤمنين قال: أبو بكر وعمر وعلى المؤمنين ولم بكر وعمر وعلى المؤمنين ولمؤمنين ولم بكر وعمر وعلى المؤمنين ولم بكر وعمر وعلى المؤمنين ولمؤمنين ولمؤم

# الآية التاسعة

قوله تعالى ﴿ ﴿ وَاذْ كُرْ أَخَاعَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ وَالْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ النُّذُرُ مِن ابَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلَفه عَ أَلَّا تَعَمُدُوٓ اللَّا اللَّهَ إِنِّي أَخَافُ ﴾ [الزمر: 22].

في تفسير الثعالي: (وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَأَذْكُرْ أَخَاعَادِ إِذِّ ﴾ [الزمر:22] الآية روى أن هذه الآية نزلت في على وحمزة وأبي لهب وابنه وهما اللذان كانا من القاسية قلوبهم).

وانظر روح المعاني للإمام الألوسي.

# الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّبِقُونَ ٱلْأُوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾.

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس: ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ ٱلْأُوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾ قال: أبو بكر، وعمر، وعلى، وسلمان، وعمارين ياسم).

وفي تاريخ دمشق (42: 43- 44) بسنده عن عبد الرحمن بن عوف: في قوله الله عن عبد الرحمن بن عوف: في قوله الله ﴿وَٱلسَّىٰبِقُونِ ۗ ٱلْأَوَّلُونَ ﴾ [التوبة:100] قال: هم عشرية من قريش كان أولهم إسلاماً على بن أبي طالب.



وفيه آيات ثلاث:

الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُواْ لَا يُرَيَّ ﴾ [الحج:19].

أخرج الحافظ الدولابي في الكنى والأسماء (2: 200) رقم (348): حدثنا أبو عبد الله محمد بن كثير الحراني قال: ثنا مؤمل بن الفضل قال: ثنا مروان بن معاوية قال: ثنا قنان بن عبد الله النهمي، عن جعيد بن همدان قال: قلت للحسين بن علي: يا أبا عبد الله أخبرني عن بني أمية هل منهم ناج؟ فقال الحسين: « أنا وهم الخصمان اللذان اختصا في رجم» الآية.

الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَيَا.

ذكر الإمام الماوردي في تفسيره النكت والعيون قولين في الآية فقال: (فيه قولان: أحدهما: لمن في الأرض من المؤمنين، قاله الضحاك والسدي.

الثاني: للحسين بن على عيضه ، رواه الأصبغ بن نباتة عن على كرم الله وجهه).

الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ مَا أَسْتَعَجَلْتُم بِهِ أَرِيحٌ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ ١٠٠٠ ﴾ [الدخان: 29].

جاء في تفسير الطبري: (يقول تعالى ذكره: فما بكت على هؤلاء الذين غرقهم الله في البحر وهم فرعون وقومه السماء والأرض، وقيل: إن بكاء السماء حمرة أطرافها.

ذكر من قال ذلك: حدثني محمد بن إسهاعيل الأحمسي قال: ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد عن الحكم بن ظهير عن السدى قال: لما قتل الحسين بن على رضوان الله عليهما ىكت السياء عليه ويكاؤها حمرتها).

وفي الكشف والبيان للثعلبي بعد نقل رواية السدى السابقة: (حدثنا خالد بن خداش، عن حماد بن زيد، عن هشام، عن محمد بن سيرين قال: أخبرونا أنَّ الحمرة الّتي مع الشفق لم تكن، حتّى قتل الحسين.

أخرنا ابن بكر الخوارزمي، حدثنا أبو العياض الدعولي، حدثنا أبي بكر بن أبي خثيمة، وبه عن أبي خثيمة، حدثنا أبوسلمة، حدثنا حماد بن سلمة، أخبرنا سليم القاضي، قال: مطرنا دماً أيام قتل الحسين).

وقال الإمام ابن حجر الهيتمي في الصواعق المحرقة (2: 566): (وروى الملا أن علياً مر بقبر الحسين فقال: ههنا مناخ ركابهم، وههنا موضع رحالهم، وههنا مهراق دمائهم، فتية من آل محمد يقتلون بهذه العرصة تبكى عليهم السماء والأرض).

### وقفة مع مأساة كربلاء:

لا يوم كيوم أبي عبد الله الحسين بن علي السلام سبط رسول الله وريحانته من الدنيا، وسيد شباب أهل الجنة، وإن الإنسان ليعجز عن أن يصور جانباً من تلك المأساه، ولا يدري ماذا يذكر أو يدع، وحسبنا أن نشير إلى جانب واحد هو أن هذه المأساة كما أنها قد أبكت السماء والأرض، فقد أبكت النبي وأبيك، وأبكت على بن أبي طالب عليتهم، حتى قبل وقوعها، كما أبكت أهل البيت ومحبيهم بعد وقوعها، من الإنس والجن (1).

## فأما بكاء السماء والأرض2:

(1) لمزيد روايات: راجع ترجمة الإمام الحسين من تاريخ دمشق، وحوادث سنة (61) من تاريخ الإسلام للذهبي.

<sup>2</sup> تنبيه:

قد استفاضت الروايات في بكاء الأرض والسماء على الحسين عليه السلام والرضوان، وما ذكرناه أعلاه فبعض ما ورد، ولا ينبغي إنكار ذلك بعد ثبوته في روايات عدة، بأسانيد صحيحة، ولا هو بالكثير على تلك الفاجعة بحق سيد شباب أهل الجنة، وريحانة سيد الكونين وشفيع الثقلين.

كيف وهو موافق لمنطوق القرآن الكريم حيث قال الحق تبارك وتعالى: ﴿مَا ٱسْتَعْجَلْتُمُ بِهِ مِّ رِيحٌ فِيهَا عَذَاكُ أَلِيمٌ ﴾ فقد نفى بكاء السهاء والأرض على القوم الذين أهلكهم، وهو مشعر ببكائهها على آخرين من أوليائه، وإلا ما كان لنفى بكائهها على أعدائه من فائدة.

والذي يتلخص مما روي في كيفية بكائهما على الإمام الحسين عليه السلام والرضوان التالي: أما بكاء الأرض:

فذكرت الروايات له مظهرين:

الأول: رؤية الدم تحت بعض الأحجار في بعض بلاد الشام.

فإضافة لما سبق نسوق الروايات التالية:

روى الطبراني في المعجم الكبير (3: 113) رقم (38 84): عن الزهري قال: لما قتل الحسين بن علي ولينه لم يرفع حجر ببيت المقدس إلا وجد تحته دم عبيط.

ورقم (2835): عن ابن شهاب قال: ما رفع بالشام حجر يوم قتل الحسين بن على إلا عن دم طيئت .

قال الهيثمي في المجمع (9: 316): (رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح).

ورقم (2836):عن أم حكيم قالت: قتل الحسين بن على وأنا يومئذ جويرية فمكثت السياء أياماً مثل العلقة.

والثاني: تحول بعض الطعام المنهوب من مخيم الإمام الحسين عليه السلام إلى دم.

ومثل هذا لا ينبغي أن ينكر مع:

- وجود الروايات المتكاثرة في حكايته.
- وإثبات القرآن وقوع ما هو من جنسه: فقد تحول شراب فرعون وقومه إلى دم كلما أرادوا أن يشربوا، قال تعالى: (فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالْجَرَادَ وَالْقُمَّلَ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ آيَاتِ مُفَصَّلَات).

#### وأما بكاء السماء:

فقد ورد له مصداقان:

الأول: إمطار السياء دماً.

والثاني: حمرة السماء الشديدة، وهو الأكثر والأصح في الروايات.

وأحتمل أن يكون من ذكر إمطار السياء دماً قد عبر عن شدة حمرة السياء حتى كأنها ممطرة دماً، وهو جائز في البلاغة، والله أعلم. وقال الهيثمي في المجمع (9: 316): (رواه الطبراني ورجاله إلى أم حكيم رجال الصحيح).

ورقم (2837): عن أبي بكر بن عياش عن جميل بن زيد قال: لما قتل الحسين احمرت السماء قلت: أي شيء تقول؟ فقال: إن الكذاب منافق إن السماء احمرت حين قتل.

ورقم (2838): عن أبي قبيل قال: لما قتل الحسين بن علي هيئ انكسفت الشمس كسفة حتى بدت الكواكب نصف النهار حتى ظننا أنها هي.

وقال في المجمع (9: 316): (رواه الطبراني وإسناده حسن).

ورقم (2839): عن عيسى بن الحارث الكندي قال: لما قتل الحسين والنه مكثنا سبعة أيام إذا صلينا العصر ـ نظرنا إلى الشمس على أطراف الحيطان كأنها الملاحف المعصفرة، ونظرنا إلى الكواكب يضرب بعضها بعضاً.

ورقم (2840): عن محمد بن سيرين قال: لم يكن في السماء همرة حتى قتل الحسن.

وفي المعجم الكبير (3: 119) رقم (2856): عن الزهري قال: قال لي عبد الملك بن مروان: أي واحد أنت إن أخبرتني أي علامة كانت يوم قتل الحسين بن علي؟ قال: قلت: لم ترفع حصاة ببيت المقدس إلا وجد تحتها دم عبيط، فقال عبد الملك: إني وإياك في هذا الحديث لقرينان.

وقال الهيثمي في المجمع (9: 316): (رواه الطبراني ورجاله ثقات).

وفي المعجم الكبير (3: 121) رقم (2864): عن ذويد الجعفي: عن أبيه قال: لما

قتل الحسين ويشُّن انتهب جزور من عسكره فلم اطبخت إذا هي دم فأكفؤوها.

وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (9: 14 3): (رواه الطبراني ورجاله ثقات).

وفي المعجم الكبير (3: 123) رقم (2873): عن أبي قبيل قال: لما قتل الحسين بن على وينه احتزوا رأسه وقعدوا في أول مرحلة يشربون النبيذ، يتحيون بالرأس، فخرج عليهم قلم من حديد من حائط فكتب بسطر دم:

أترجو أمة قتلت حسيناً شفاعة جده يوم الحساب

فهربوا وتركوا الرأس ثم رجعوا.

# وأما بكاء النبي والثانية:

ففيه روايات كثيرة، عن جمع من الصحب، منهم: أم سلمة، وعائشة، وأم الفضل، ومعاذ.

### فأما أم سلمة وسي :

فمها ورد عنها:

ما في المعجم الكبير (3: 108) رقم (2817): عن أم سلمة قالت: كان الحسن والحسين هِينَ يلعبان بين يدى النبي والثاني في بيتي فنزل جبريل عليتُه فقال: يا محمد إن أمتك تقتل ابنك هذا من بعدك، فأومأ بيده إلى الحسين فبكي رسول الله والله والله والله والله والم وقال: ويح كرب وبلاء قالت: وقال رسول الله والله الله الله عليه الله على الله عليه الله عليه الله على الله عليه الله على التربة دماً فاعلمي أن ابني قد قتل، قال: فجعلتها أم سلمة في قارورة ثم جعلت تنظر إليها كل يوم، وتقول: إن يوماً تحولين دماً ليوم عظيم. وفي المعجم الكبير (3: 108) رقم (2819): عن أم سلمة قالت: كان رسول الله على أحد فانتظرت فدخل الحسين وفي جالساً ذات يوم في بيتي فقال: لا يدخل على أحد فانتظرت فدخل الحسين في خمره، والنبي على فسمعت نشيج رسول الله على يبكي، فاطلعت فإذا حسين في حجره، والنبي على يمسح جبينه وهو يبكي...

وفي المعجم الكبير (3: 109) رقم (2820): عن أم سلمة وفي المعجم الكبير (3: 109) رقم (2820): عن أم سلمة وإن ابنك جاء فقلت: يا نبي الله جعلني الله فداك أمرتني أن لا يلج عليك أحد، وإن ابنك جاء فذهبت أتناوله فسبقني، فلما طال ذلك تطلعت من الباب فوجدتك تقلب بكفيك شيئاً ودموعك تسيل والصبي على بطنك، قال: نعم أتاني جبريل فأخبرني أن أمتي يقتلونه وأتاني بالتربة التي يقتل عليها فهي التي أقلب بكفي.

### وأما عائشة ﴿ عَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ففي المعجم الكبير (3: 107) رقم (2814): عن عائشة والمستند خرج رسول الله والتربة في يده يبكي فقال: يا عائشة إن جبريل عليه أخبرني أن الحسين ابني مقتول في أرض الطف، وإن أمتي ستفتتن بعدي، ثم خرج إلى أصحابه فيهم علي وأبو بكر وعمر وحذيفة وعهار وأبو ذر ويشعم وهو يبكي، فقالوا: ما يبكيك يا رسول الله؟ فقال: أخبرني جبريل أن ابني الحسين يقتل بعدي بأرض الطف، وجاءني بهذه التربة وأخبرني أن فيها مضجعه.

### وأما أم الفضل ﴿ عُنُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

فروى الحاكم في المستدرك على الصحيحين (3: 194) رقم (4818) بسنده عن أم الفضل بنت الحارث: أنها دخلت على رسول الله على فقالت: يا رسول الله إني رأيت

حلياً منكراً الليلة! قال: ما هو؟ قالت: إنه شديد! قال: ما هو؟ قالت: رأيت كأن قطعة من جسدك قطعت في حجري. فقال رسول الله عَلَيْةِ: رأيت خبراً، تلد فاطمة إن شاء الله غلاماً فيكون في حجرك، فولدت فاطمة الحسين، فكان في حجري كم قال رسول الله ﷺ فدخلت يوماً إلى رسول الله ﷺ فوضعته في حجره، ثم حانت مني التفاتة فإذا عينا رسول الله عليه مريقان من الدموع قالت: فقلت يا نبي الله بأبي أنت و أمي مالك؟ قال: أتاني جبريل عليه الصلاة والسلام فأخبرني أن أمتى ستقتل ابني هذا فقلت: هذا! فقال: نعم و أتاني بتربة من تربته حمراء.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه.

### وأما معاذ:

ففي المعجم الكبير (3: 120) رقم (2861): عن معاذبن جبل أخبره قال: خرج علينا رسول الله عليه متغير اللون، فقال: أنا محمد أوتيت فواتح الكلام وخواتمه... يزيد لا يبارك الله في يزيد ثم ذرفت عيناه عليه عليه مال: نعى إلى حسين وأتيت بتربته وأخبرت بقاتله، والذي نفسي بيده لا يقتل بين ظهراني قوم لا يمنعوه إلا خالف الله بين صدورهم وقلوبهم، وسلط عليهم شرارهم وألبسهم شيعاً، ثم قال: واهاً لفراخ آل محمد ﷺ من خليفة مستخلف مترف يقتل خلفي وخلف الخلف...

وفي الباب روايات كثيرة، منها في مسند الإمام أحمد بن حنبل ومستدرك الحاكم، وغيرهما.

وحسبك أن تعرف قول الإمام ابن عساكر: في كتابه ترجمة الإمام الحسين: ص 236 :.. ما ورد عن النبي عَلَيْ بنحو التواتر في إخباره، عن شهادة ريحانته الإمام الحسين بكربلاء، أو بأرض الطف، وبكائه عليه قبل وقوع الحادثة..!

هذا، وقد جاءت روايات كثيرة في رؤية ابن عباس للنبي يلتقط دم الحسين حين قتل، أكتفي هنا بسوق رواية قوى سندها ابن كثير، ففي البداية والنهاية (8: 200): (قال الإمام أحمد: حدثنا عبد الرحمن وعفان ثنا حماد بن سلمة عن عبار بن أبي عبار عن ابن عباس قال: رأيت رسول الله علي في المنام نصف النهار أشعث أغبر معه قارورة فيها دم، فقلت: بأبي وأمي يا رسول الله، ما هذا؟ قال: هذا دم الحسين وأصحابه لم أزل ألتقطه منذ اليوم، قال عبار: فأحصينا ذلك اليوم فوجدناه قد قتل في ذلك اليوم. تفرد به أحمد وإسناده قوى.

وقد روى هذه الرواية أيضاً: الحاكم في المستدرك (4: 439) وقال: (هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه).

وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد (9: 310): (رواه أحمد والطبراني، ورجال أحمد رجال الصحيح).

## وأما بكاء على بن أبي طالب السِّه:

فقال الإمام ابن حجر الهيتمي في الصواعق المحرقة (2: 566): (وأخرج ابن سعد عن الشعبي قال: مر علي هيئ بكربلاء عند مسيره إلى صفين، وحاذى نينوى قرية على الفرات، فوقف وسأل عن اسم هذه الأرض، فقيل: كربلاء، فبكى حتى بل الأرض من دموعه، ثم قال: دخلت على رسول الله وهو يبكي، فقلت: ما يبكيك؟ قال: كان عندي جبريل آنفاً، وأخبرني أن ولدي الحسين يقتل بشاطىء الفرات، بموضع يقال له: كربلاء، ثم قبض جبريل قبضة من تراب شمني إياه، فلم أملك عيني أن فاضتا.

ورواه أحمد مختصراً عن على قال: دخلت على النبي الحديث).

وأورد الهيثمي نحو هذه الرواية في المجمع (9: 300) وقال: (رواه أحمد وأبو يعلى والبزار والطراني ورجاله ثقات).

## وأما بكاء أهل البيت بعد المأساة:

فقد طال بكاؤهم، وعظم حزنهم، فهذا السجاد زين العباد: على بن الحسين الكائية، يطول بكاؤه، ويكثر نحيبه، حتى عد من البكائين، ففي تهذيب الكال (20: 399) قال الحافظ المزى: (وقال أبو حمزة محمد بن يعقوب بن سوار عن جعفر بن محمد سئل على بن الحسين عن كثرة بكائه؟ فقال: لا تلوموني، فإن يعقوب فقد سبطاً من ولده فبكي حتى ابيضت عيناه، ولم يعلم أنه مات، ونظرت أنا إلى أربعة عشر رجلاً من أهل بيتي ذبحوا في غداة واحدة فترون حزنهم يذهب من قلبي أبداً).

والرواية أخرجها الدينوري أحمد بن مروان في المجالسة وجواهر العلم برقم (692) ثنا أحمد ثنا أبو بكربن أبي الدنيا نا الحسين بن عبد الرحمن عن محمد بن يعقوب بن سوار به.

ومن طريق الدينوري أخرجها ابن عساكر في تاريخ دمشق (41: 386) قال: أخبرنا أبو القاسم على بن إبراهيم أنا رشأ بن نظيف أنا الحسن بن إسهاعيل أنا أحمد بن مروان به.

وأخرجها ابن عساكر هناك أيضاً من غير طريق الدنيوري فقال:

أخبرنا أبو سعد البغدادي أنا أبو عمرو بن مندة أنا الحسن بن محمد بن أحمد أنا أبو الحسن اللنباني نا أبو بكر بن أبي الدنيا به. ويستمر البكاء على السبط الشهيد الحسين، تناغماً مع بكاء السماء والأرض، والنبي وآله عليهم أفضل الصلاة والتسليم، ليشمل الجن أيضاً.

#### بكاء الحن:

فروى الطبراني في المعجم الكبير (3: 121) رقم (2862) ورقم (2867): عن أم سلمة على الحسين بن على على الحسين بن الحسين بن على الحسين الحسين بن الحسين الحسين بن الحسين العرب الحسين ا

قال الهيثمي في مجمع الزوائد (9: 211): (رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح).

وفي المعجم الكبير (3: 122) رقم (2868): عن ميمونة قالت: سمعت الجن تنوح على الحسين.

قال الهيثمي في مجمع الزوائد (9: 211): (رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح).

وفي المعجم الكبير (3: 122) رقم (2869): قالت أم سلمة: ما سمعت نوح الجن منذ قبض النبي على إلا الليلة، وما أرى ابني إلا قد قتل - تعني الحسين ولينه - فقالت لجاريتها: اخرجي فسلي فأخبرت أنه قد قتل وإذا جنية تنوح:

ألا يا عين فاحتفلي بجهد ومن يبكي على الشهداء بعدي على رهط تقودهم المنايا إلى متحير في ملك عبد

وفي المعجم الكبير (3: 122) رقم (2866): عن أبي جناب الكلبي حدثني الجصاصون قالوا: كنا إذا خرجنا بالليل إلى الجبانة عند مقتل الحسين ويشخ سمعنا الجن ينوحون عليه ويقولون:

مسح الرسول جبينه فله بريق في الخدود أبواه من عليا قريش جده خير الجدود

وانظر المعجم الكبير (3: 121) رقم (2865).

من هنا: لا يملك المؤمن حين تمر به ذكري تلك الفاجعة الأليمة، إلا أن يعتصر ـ بالحزن قلبه، وتذرف بالدمع عيناه:

- اقتداءً بالنبي والآل صلوات الله عليهم.
- وتناغماً وانسجاماً مع حزن وبكاء الكون.
- وطلباً للجنة: فقد جاء في فضائل الصحابة للإمام أحمد (2: 675) رقم (1154): بسنده عن الحسين بن على أنه قال: من دمعت عيناه فينا دمعة، أو قطرت عيناه فينا قطرة أثواه الله الجنة.

وليس ذلك اعتراضاً على القدر، ولا هو منافٍ للصبر والرضى، كيف وقد فعله سيد الصابرين، وإمام الراضين؟!

بل هو تفاعل مع المصاب، وتعبير عن الحب، ورحمة ومودة، وكما قال الحبيب الأعظم وللسُّيَّة: إن العين لتدمع، وإن القلب ليحزن، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، وإنا على فراقك يا إبراهيم لمحزونون.

#### ونحن نقول:

إن العين لتدمع، وإن القلب ليحزن، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، وإنا على فراقك يا أبا عبد الله لمحزونون.

والسلام عليك يا أبا عبد الله يوم ولدت ويوم استشهدت ويوم تبعث حياً.

هذا، وقد استفاضت الروايات في انتقام الله تعالى من جميع قتلة الحسين في الدنيا، مع ما ينتظرهم في الآخرة:

ولضيق المقام، أكتفي بقول ابن كثير في البداية والنهاية (8: 201): (وأما ما روي من الأحاديث والفتن التي أصابت من قتله، فأكثرها صحيح، فإنه قل من نجا من أولئك الذين قتلوه من آفة وعاهة في الدنيا، فلم يخرج منها حتى أصيب بمرض، وأكثرهم أصابهم الجنون).

## وحتى من تجرأ عليه ممن لم يشارك في قتله:

قد صحت الآثار بانتقام الله تعالى منهم، وأذكر هنا مثالين: الأول: لرجل تجرأ عليه، والثاني: لرجل تجرأ على قبره.

فأما المثال الأول: فقد أخرج الطبراني في المعجم الكبير (3: 112) رقم (2830) بسندين عن قرة بن خالد قال: سمعت أبا رجاء العطاردي يقول: لا تسبوا علياً ولا أهل هذا البيت؛ فإن جاراً لنا من بلهجيم قال: ألم تروا إلى هذا الفاسق الحسين بن علي قتله الله، فرماه الله بكوكبين في عينيه فطمس الله بصره.

قال الهيثمي في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد (9: 315): (رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح).

وأما المثال الثاني: فقد أخرج الطبراني في المعجم الكبير (3: 120) رقم (2860) بسنده عن الأعمش قال: خرى رجل من بني أسد على قبر حسين بن علي رضي الله عنه قال: فأصاب أهل ذلك البيت خبل وجنون وجذام ومرض وفقر.

قال الهيثمي في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد (9: 317): (رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح).



وفيه ثلاث آيات:

الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ أَلَّا نَعْبُدُوٓ إِلَّا ٱللَّهَ إِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (١١) ﴾ [النوبة: 33].

قال القرطبي في تفسير قوله تعالى: ﴿عَذَابَيَوْمِ عَظِيمِ ﴿ النَّوْبَةَ:33] أي بالحجة والبراهين وقد أظهره على شرائع الدين حتى لا يخفى عليه شيء منها عن ابن عباس وغيره. لعَلم

وقيل: ليظهره أي ليظهر الدين دين الإسلام على كل دين قال أبو هريرة والضحاك: هذا عند نزل عيسى عليته ، وقال السدي: ذاك عند خروج المهدي لا يبقى أحد إلا دخل في الإسلام، أو أدى الجزية).

# الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَأَذْكُرُ أَخَا ﴾ [الزخرف:61].

على قراءة (لَعَلَمُ ) من العلامة.

وقد ذكرها الهيتمي في الصواعق المحرقة (2: 469) بقوله: (الآية الثانية عشرة قوله تعالى: ﴿ ﴿ لَعَلَمُ أَخًا ﴾ [الزخرف:61].

قال مقاتل بن سليان ومن تبعه من المفسرين: إن هذه الآية نزلت في المهدي.

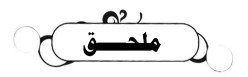
وستأتى الأحاديث المصرحة بأنه من أهل البيت النبوي، وحينئذ ففي الآية دلالة على البركة في نسل فاطمة عين وأن الله ليخرج منهم كثيراً طيباً، وأن يجعل نسلهما مفاتيح الحكمة ومعادن الرحمة، وسر ذلك أنه أعاذها وذريتها من الشيطان الرجيم، ودعا لعلي بمثل ذلك وشرح ذلك كله يعلم بسياق الأحاديث الدالة عليه).

# الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَيمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَسَتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [النور:55].

قال الإمام السيوطي الشافعي في الدر المنثور: (وأخرج عبد بن حميد عن عطية ﴿ وَعَدَاللَّهُ أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَهِمُواْ الصِّياحَتِ لَسَتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [النبر: 55] قال: أهل بيت ههنا وأشار بيده إلى القبلة).

تم المراد بعون الله وحسن توفيقه، والحمد لله أولاً وآخراً، وصلى الله وسلم على نسنا محمد وآله الطاهرين.



## في مرويات الحافظ ابن مردويه، لآيات نزلت في علي عليه السلام.

من المؤسف أن كتب العلامة الحافظ أبي بكر أحمد بن موسى بن مردوية، ليست في متناول الباحثين اليوم، وإن كان بعض العلماء الأقدمين ينقلون منها، ومن أبرزهم الإمام السيوطي في كتابه الدر المنثور.

وقد وجدت الحافظ الإربلي الشيعي في كتابه كشف الغمة ينقل ما أورده الحافظ ابن مردويه من آيات قرآنية روى – ابن مردويه – نزولها في علي بن أبي طالب عليسلام، وهي نحو سبعين آية قرآنية شريفة، وغالبها مما سبق أن أوردناه في ثنايا بحثنا هذا، فرأيت أن أسوقها هنا زيادة في الفائدة لمريدها.

قال الإربلي في كشف الغمة (1: 315):

(وأما ما أورده الحافظ أبو بكر أحمد بن موسى بن مردويه فأنا أذكره على سياقته، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب:

قال يرفعه بسنده عن ابن عباس قال: ما في القرآن آية وفيها يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إلا وعلي رأسها وقائدها.

وروي عن علي عليشه قال: نزل القرآن أرباعاً: فربع فينا، وربع في عدونا، وربع

سير وأمثال، وربع فرائض وأحكام، ولنا كرائم القرآن(1).

وعن ابن عباس: ما نزل في أحد من كتاب الله ما نزل في على عليتُهُ.

وعن مجاهد: نزل في على سبعون آية.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ سَيَجْعَلُ أَهُمُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًّا (الله من المربة على المراء قال: قال رسول الله المنات الله على: يا على قل: اللهم اجعل لى عندك عهداً، واجعل لي عندك وداً، واجعل لي في صدور المؤمنين مودة، فنزلت، وقد أورده بذلك من عدة طرق.

قوله تعالى: ﴿مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿٢٠٠ قَالَ ﴾ [الرعد:7](3): عن ابن عباس قال: قال رسول يهتدى المهتدون بعدى.

و هو أيضاً من عدة طرق، وكذا كلما يورده ﴿ فَإِنَّمَ فَإِنَّهَ أَقْتُصِم ـ على طريق واحدة، ومن أراد الزيادة فقد دللته على الكتاب.

[السجدة: 18] (4): المؤمن على عليتُهم، والفاسق الوليد وقد تقدم.

قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّهِ ، وَيَتَّلُوهُ شَاهِدٌ مِّنَّهُ ﴾ [هود:17]: قال عباد

<sup>(1)</sup> لعله في مناقب ابن المغازلي فليراجع.

<sup>(2)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً أيضاً.

<sup>(3)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً أيضاً.

<sup>(4)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

بن عبد الله الأسدي: سمعت علياً يقول وهو على المنبر: ما من رجل من قريش إلا وقد نزلت فيه آية أو آيتان فقال رجل ممن تحته: فها نزل فيك أنت؟ فغضب ثم قال: أما إنك لو لم تسألني على رءوس القوم ما حدثتك، ويحك! هل تقرأ سورة هود ثم قرأ على على على بيّنة مِن رَبِّهِ، وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِنّهُ ﴾ [هود: 17] رسول الله على بينة وأنا الشاهد منه.

قوله الله الله الله على الله

قوله تعالى: ﴿ وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [التوبة:119] عن ابن عباس قال: مع علي عليتُ هُ.

قوله تعالى: ﴿ وَلِآ أَبْصَدُرُهُمُ وَلآ أَفَئِدَتُهُم مِّن شَيْءٍ إِذَ ﴾ [البقرة:274] (3): عن ابن عباس قال: نزلت في على عليسًا في كانت عنده أربعة دراهم فتصدق بالليل والنهار سراً وعلانية.

قول .... ه تعسالى: ﴿ ﴿ وَانَهُ كُرْ أَخَاعَادٍ إِذَّ أَنذَرَ قَوْمَهُ وَاللَّهُ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ مِنَ ﴾ [المجادلة:12] (4): وقد سبق ذكر هذه الآية وأنه لم يعمل بها أحد غيره قبله ولا بعده.

<sup>(1)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً، لكن عن أبي سعيد.

<sup>(2)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

<sup>(3)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

<sup>(4)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ أَلِلَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [المائدة: 55](1): قد سبق ذكرها وأوردت ما ذكره الثعلبي فيها وعن ابن عباس... وساق رواية.

قولـــه تعــالى: ﴿ أَبْصَنْرُهُمْ وَلَا آفِّودُتُهُم مِّن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ يَجْحَدُونَ بِأَايَتِ ٱللَّهِ ﴾ [البينة: 7] (2): قال على عليسم حدثني رسول الله والله الله على صدري، قال: أي على ويشُّك لم تسمع قول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [البقرة:62] الآية أنت وشيعتك، وموعدي وموعدكم الحوض إذا جثت الأمم للحساب تدعون غراً محجلين.

قوله تعالى: ﴿ بِهِ - يَسْتَمُّز مُونَ ١٠٠٠ ﴾ [آل عمران: 6] آية المباهلة: وقد ذكرتها آنفا مستو فاة.

قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَ ﴾ [الفتح:29]: عن الحسن قال: استوى الإسلام بسيف على عليشَافير.

قوله تعالى: ﴿ رَبُّهَا فَأَصْبَحُوا لَا ﴾ [التحريم: ٤](3): عن أسهاء بنت عميس قالت: عباس مثله.

قوله تعالى: ﴿ لَا يُرَى إِلَّا مَسَاكِنُهُمُّ كَذَالِكَ بَعَزِي ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ الْمُ الرَّعَد: 4]: عن جابر بن عبد الله حين أنه سمع النبي الثاني يقول: الناس من شجر شتى وأنا وأنت يا على من شجرة واحدة ثم قرأ النبي ص.

<sup>(1)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

<sup>(2)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

<sup>(3)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً، لكن مجاهد.

قوله تعالى: ﴿إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمُ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ﴿ اللهِ عَالَوْا أَجِمْتَنَا ﴾ [التحريم:8] عن ابن عباس قال: أول من يكسى من حلل الجنة إبراهيم؛ لخلته من الله ﴿ ثم محمد؛ لأنه صفوة الله، ثم على يزف بينهما إلى الجنان، ثم قرأ ابن عباس الآية وقال: على وأصحابه. قوله تعالى: ﴿ أَلَّا تَعَدُّوا إِلَّا اللَّهَ إِنَى ﴾ [الإنسان:8]: وقد تقدمت.

وقوله تعالى: ﴿ ﴾ وَأَذْكُرَ أَخَاعَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ ، إِا لأَحْقَافِ وَقَدْ ﴾ [الأحزاب:23]: وقد ذكرت.

وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا اللَّهَ إِنِيَ آخَافُ عَلَيْكُوْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ أَنَا اللَّهُ الْوَا أَجِمْنَنَا ﴾ [داط: 32] وقوله: ﴿ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِ يَئِهِمْ قَالُوا ﴾ [يوسف: 108] وقولسه: ﴿ ﴿ وَأَذْ كُرْ أَخَاعَادِ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ مِ إِلْأَخْقَافِ وَقَدْ ﴾ [الرعد: 19].

و قول ــــه تعـــالى: ﴿ ﴿ وَأَذْكُرْ يُرَى ٓ إِلَّا مَسَكِكُهُم ۗ كَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْقَوْمُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّهُم ﴾ [العنكبوت: 2].

قال علي علي علي الله على الله ما هذه الفتنة؟ قال: يا على بك، وإنك تخاصم فأعد للخصومة.

وقال علي: ﴿ إِلَّا أَلَّهَ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ ﴾ [فاطر:32]: نحن أولئك.

وعن أبي جعفر ﴿ ءَالِهُ تِنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَاۤ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [عمد:32] قال: في أمر علي عليه عليه إلى الله عليه عليه عليه الله عليه الله عليه عليه الله عليه عليه الله علي

وعنه: ﴿ وَيُؤْتِكُلُّ ذِى فَضُلٍ فَصُّلَهُۥ ﴾ [هود:3] قال علي بن أبي طالب: أَنَا ومَنِ اتَّبَعَنِي علي

\_

<sup>(1)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

بن أبي طالب وآل محمداً فَمَنْ يَعْلَمُ أَنَّهَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْحُقُّ علي بن أبي طالب. قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [البقرة:104]: عن ابن عباس: ما نزلت يا أيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إلا وعلى أمرها وشريفها، وعنه: ما ذكر الله في القرآن يا أيها الذين آمنوا إلا وعلى شريفها وأمرها ولقد عاتب الله أصحاب محمد في آي من القرآن وما ذكر عليا إلا بخير، وعنه: مثله، وفيه: إلا كان على رأسها وأميرها، وفيه: ولقد أمرنا بالاستغفار له، وعنه: مثله، وفيه: رأسها وقائدها.

وعن حذيفة: إلا كان لعلى لبها ولبابها، وعن مجاهد: فإن لعلى سابقة ذلك لأنه سبقهم إلى الإسلام، وعن ابن عباس: إلا وعلى شريفها وأميرها.

قو له تعالى: ﴿ ﴿ وَأَذْكُرْ أَخَاعَادِ إِذْ أَنَذَرَ قَرْمَهُ وَالْأَخْفَافِ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنُّذُرُ مِنْ ﴾ [الزمر:32]: عن موسى بن جعفر عن أبيه السُّه قال: هو من رد قول رسول الله الله الله على عالستكفي

قوله تعالى: ﴿ بَلُ ضَلُّواْ عَنْهُمَّ وَذَلِكَ ﴿ وَأَذْكُرْ أَخَاعَادٍ إِذْ ﴾ [آل عمران:174]: عن أبي رافع أن النبي الله وجه علياً عليتُه في نفر معه في طلب أبي سفيان فلقيهم أعرابي من خزاعة فقال: إن القوم قد جمعوا لكم فقالوا: حسبنا الله ونعم الوكيل فنزلت.

قوله تعالى: ﴿بِهِۦوَلَكِكِيِّيَ أَرَىكُمْ قُومًا تَجْهَلُونَ ﴾ [الأحزاب:25]: ابن مسعود كان يقرأ هذا الحرف وكفي الله المؤمنين القتال بعلى بن أبي طالب وكان الله قوياً عزيزاً.

قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَاللَّهِ وَأَبَلِّغُكُم مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِنِّ } [المائدة: 67]: أنها نزلت في بيان الولاية.

وعن زيد بن علي قال: لما جاء جبرئيل عليه بأمر الولاية ضاق النبي الله بذلك ذرعاً، وقال: قومي حديثوا عهد بجاهلية فنزلت. ... وساق روايات تتعلق بحديث غدير خم.

قول عنالى ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا السَّمُهُ, ﴾ [النور:36]: عن أنس وبريدة قالا: قرأ رسول الله ﷺ ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرَفَعَ ﴾ [النور:36] إلى قول ه: ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولُولُ اللهُ ال

قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَحُرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَا آَحَلَ ٱللَّهُ لَكُمُ ﴾ [المائدة:87]: قيل: كان على عَلَيْكُ في أناس من الصحابة عزموا على تحريم الشهوات فنزلت (1).

(1) تنبيه مهم:

ظن بعضهم أن في القول بنزول هذه الآية في الإمام على بن أبي طالب رضوان الله عليه تنقصاً؛ ذلك أنه فهم أن علياً أخطأ فأنكر الله عليه، والمسألة ليست كذلك، بل هي شبيهة بقول الحق تبارك وتعالى لنبيه الأكرم سَلِينَ : ﴿ ﴿ وَإَذْ كُرْ آلْنَاعَادِ إِذْ أَنذَرَ فَوْمَهُ مِا لَا خَتَالِ لنبيه الأكرم سَلِينَ : ﴿ ﴿ وَإَذْ كُرْ آلْنَاعَادِ إِذْ أَنذَرَ فَوْمَهُ مِا لَا خَتَالِ لنبيه الأكرم سَلِينَ : ﴿ ﴿ وَأَذْكُرُ آلْنَاعَادِ إِذْ أَنذَرَ فَوْمَهُ مِنْ الْأَخْتَافِ وَفَدْ ﴾ [التحريم: 1].

فها في الآيتين اللتين خوطب بهها النبي وعلى صلوات الله عليهها وارد مورد التحنّن والتوجّع، مثل قوله تعالى: ﴿ طه ( ) مَا أَنْرَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرُءَ انَ لِتَشْقَى ﴿ ) [طه: 1-2]؛ ذلك أن تحريمها ليس تحريماً شرعياً، بل هو تحريم لغوي، بمعنى المنع، كها في قوله تعالى في موسى على نبينا وعلينه: ﴿ مَمْعُهُمُ وَلِا آبُصُنُرُهُمُ ﴾ [القصص: 12] أي: منعنا موسى عن الرضاع من غير أمه.

ولذلك فقد قال الإمام الفخر الرازي في كتابه عصمة الأنبياء: (111): إن تحريم ما أحل الله ليس بذنب... وأما العتاب، فإن النهي عن فعل ذلك لابتغاء مرضاة النساء، أو ليكون زجراً لهنَّ عن مطالبته بمثل ذلك، كما يقول القائل لغيره: لماذا قبلت أمر فلان واقتديت به وهو دونك، وآثرت رضاه وهو عبدك، فليس هذا عتاب ذنب، وإنها هو عتاب تشريف.

ولتقريب الموضوع أضرب مثلاً: وهو أنك لو قلت لولدك يا بني اعمل، فصار ولدك يعمل من أجل رضاك ثمانية عشر ساعة كل يوم، فإنك سترتاح لامتثاله لأمرك وحرصه على طاعتك، لكنك

وعن قتادة أن علياً عليسم وجماعة من الصحابة منهم عثمان بن مظعون أرادوا أن يتخلوا عن الدنيا ويتركوا النساء ويترهبوا فنزلت، وعن ابن عباس: أنها نزلت في على وأصحاب له.

قوله تعالى: ﴿ وَإَجْعَل لِّي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى عَبِد اللهِ جعفر بن محمد عليسًا في قال: هو على بن أبي طالب عرضت ولايته على إبر اهيم عليسًا في فقال: اللهم اجعله من ذريتي ففعل الله ذلك.

قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَأَذْكُرَ أَخَاعَادِ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ, بِٱلْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنُّذُرُ مِنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ ﴾ [النجم: 3]: عن حبة العربي لما أمر رسول الله الله الله الأبواب التي في المسجد شق عليهم، قال حبة: إني لأنظر إلى حمزة بن عبد المطلب وهو تحت قطيفة حراء وعيناه تذرفان، ويقول: أخرجت عمك وأبا بكر وعمر والعباس وأسكنت ابن عمك، فقال رجل يومئذ: ما يألو في رفع ابن عمه فعلم رسول الله أنه قد شق عليهم فدعا الصلاة جامعة فصعد المنبر فلم يسمع من رسول الله والله عليه خطبة كان أبلغ منها تمجيداً وتوحيداً، فلما فرغ قال: يا أيها الناس ما أنا سددتها ولا أنا فتحتها ولا أنا أخرجتكم وأسكنته وقررأ: ﴿ ﴿ وَأَذَكُرْ آَخَاعَادٍ ﴾ السنجم: ١١ إلى قوله : ﴿ خَلَفِهِ مَ أَلَّا تَعَبُّدُوٓ ا إِلَّا اللَّهَ إِنِّي ﴾ [النجم:4].

قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَأَذْكُرُ أَخَاعَادِ إِذْ أَنذَرَ قُوْمَهُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ ﴾: عن ابن عباس: ﴿ أَخَاعَادٍ إِذَ أَنذَرَ ﴾ [العصر ـ: 2]: يعني أبا جهل، ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾: على

ستقول له: يا بني أرح نفسك ولا تتعبها كل هذا التعب!! فنهيك له عن إتعاب نفسه مدحٌ وتشريف له.

وسلمان.

﴿ وَٱلسَّدِيقُونَ ﴾ [التوبة: 100]: علي وسلمان.

﴿ هُوَ مَا أَسْتَعْجَلْتُم ﴾ [الحج:34] إلى قوله: ﴿ تَعْبُدُوۤ الْإِلَّا ٱللَّهَ إِنِّى ﴾ [البقرة:3]: قال: منهم على وسلمان عِينَ هِ.

قوله تعالى: ﴿بِعَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ [البلد:17] عن ابن عباس أنها نزلت في على السِّه.

قول على: ﴿إِذْ كَانُواْ يَجَمَدُونَ بِعَايَنَ اللّهِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِم ﴾ [الأنبياء:101]: عن النعمان بن بشير أن علياً عليته تلاها ليلة وقال: أنا منهم، وأقيمت الصلاة فقام وهو يقول: ﴿ ﴿ وَاذْكُرْ أَخَاعَادٍ ﴾ [الأنبياء:102].

قوله تعالى: ﴿قُومَهُ, بِٱلْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ ﴾ [ممد:30]: عن أبي سعيد: لتعرفنهم في لحن القول ببغضهم على بن أبي طالب عليسًا.

قوله تعالى: ﴿عَارِضٌ مُمْطِرُنَا بَلَ هُوَ مَا أَسْتَعْجَلْتُم ﴾ [الأنعام:160]: عن علي عليته قال: الحسنة حبنا أهل البيت، والسيئة بغضنا من جاء بها أكبه الله على وجهه في النار.

قوله تعالى: ﴿عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ ﴾ [الأعراف:44]: عن أبي جعفر عليسًا ﴿ قال: هو على عليسًا ﴿ .

قوله تعالى: ﴿شَيْءٍ إِذَ كَانُواْ يَجَمَّدُونَ بِعَايِنتِ ﴾ [الأنفال:24]: عن أبي جعفر: دعاكم إلى ولاية على بن أبي طالب عليسًا .

\_

<sup>(1)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

الجنة دخو لا إليها على بن أبي طالب، قال أبو دجانة الأنصاري: يا رسول الله أخبرتنا أن الجنة محرمة على الأنبياء حتى تدخلها أنت، وعلى الأمم حتى تدخلها أمتك، قال: بلي يا أبا دجانة ﴿ لِللَّهُ مَا علمت أن لله لواء من نور، وعمو داً من ياقوت مكتوب على ذلك النور لا إله إلا الله محمد رسولي آل محمد خير البرية، صاحب اللواء إمام القيامة وضرب بيده إلى على بن أبي طالب، قال: فسر رسول الله بذلك علياً فقال: الحمد لله الذي كرمنا وشرفنا بك فقال له: أبشريا على ما من عبد ينتحل مو دتنا إلا بعثه الله معنا يوم القيامة ثم قرأ رسول الله في مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِر.

قوله تعالى: ﴿ سَمْعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْرِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَفْرَدُهُمْ [الزخرف: 57]: عن على عليسًا قال: قال النبي والمائية: إن فيك مثلاً من عيسى أحبه قوم فهلكوا فيه، وأبغضه قوم فهلكوا فيه، فقال المنافقون: أما رضي له مثلاً إلا عيسي فنزلت.

قوله تعالى: ﴿ قُوْمًا بَحَهَلُونَ ﴿ آ كُ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَهُمْ ﴾ [الأعراف:181]: عن زاذان عن على عليم السُّم : تفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة اثنتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة وهم الذين قال الله تعالى: ﴿ فَوْمًا يَحْهَلُونَ ﴿ آَنَّ فَلَمَّا رَأُوهُ عَارِضًا مُستَقبلَ أَوْدِينهُم ﴾ [الأعراف: 181] وهم: أنا وشيعتي.

قوله تعالى: ﴿عَظِيمِ ١١٠ قَالُواْ أَجِئْنَنَا ﴾ [الحاقة:12]: عن بريدة قال: قال النبي الله لعلى عَلَيْسَكُم: إن الله أمرني أن أدنيك ولا أقصيك، وأن أعلمك، وأن تعي، فنزلت (1) وحق على الله أن تعي فنزلت.

وعن مكحول قال: قرأ رسول الله على هذه الآية ثم أقبل على على فقال: إني

<sup>(1)</sup> تكرر كلمة: (فنزلت) بعد كلمات، ولعل الصواب إسقاط واحدة.

سألت الله أن يجعلها أذنك.

قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَدُوا ﴾ [التوبة:19]: وقد تقدم ذكرها.

قوله تعالى: ﴿بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ ﴾ [الفتح:29]: عن موسى بن جعفر عن آبائه عَلَيْكُم أنها نزلت في على عَلَيْكُم.

قوله تعالى: ﴿ بَلَ هُوَ مَا أَسْتَعْجَلْتُم بِهِ ۗ ﴾ [الأحزاب:58]: عن مقاتل بن سليهان أنها نزلت في علي بن أبي طالب عليسًا ، وذلك أن نفراً من قريش كانوا يؤذونه ويكذبون عليه.

قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَيِٱلرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ﴾ [النور:47]: عن ابن عباس أنها نزلت في علي ورجل من قريش ابتاع منه أرضاً.

قوله تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ وَلَسَبًا وَصِهْرً ۗ ﴾ [الفرقان:54]: هو علي و فاطمة عَلَهُ أَنْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلِي عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ

قول ه تعالى: ﴿ فَلُولَا نَصَرَهُمُ اللَّذِينَ التَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ قُرْبَانًا عَالِمَةً مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهِ فَرْبَانًا عَالَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْحَرَابِ: 6]: قيل: ذلك على عَلَيْتُهُ ؛ لأنه كان مؤمناً مهاجراً ذا رحم.

قوله تعالى: ﴿ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقِ عِندَ رَبِّهِمْ ۗ ﴾ [يونس:2]: عن جابر عن أبي عبد الله عليته الله عليته قال: نزلت في ولاية على بن أبي طالب عليته . قوله تعالى: ﴿ وَأَبْصَارًا وَأَفْئِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ ﴾ [الواقعة: 11] (1): قال ابن عباس وللنه في يوشع بن نون سبق إلى موسى بن عمران عليته، ومؤمن آل ياسين سبق إلى عيسى ابن مريم، وعلي بن أبي طالب عليسم سبق إلى رسول الله عليسة.

قوله تعالى: ﴿ أَلِعِلْمُ عِندَاللَّهِ وَأُبَلِّغُكُم ﴾ [المائدة: 3]: عن أبي سعيد حديث غدير خم ورفعه بيد على علي علي الله فنزلت، فقال النبي الله أكبر على إكمال الدين وإتمام النعمة، ورضا الرب برسالتي والولاية لعلى بن أبي طالب عليسك.

قوله تعالى: ﴿ رَبُّهَا فَأَصَّبَحُوا لَا يُرَيُّ إِلَّا مَسَاكِنُهُم كَذَلِكَ بَحْزى ﴾ [البقرة: 207](2): نزلت 

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فَلُولَا نَصَرَهُمُ أَلَّذِينَ أَتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ [النساء: 59]: عن عبد الغفار بن القاسم قال: سألت جعفر بن محمد السُّه عن أُولِي الْأَمْرِ في هذه الآية فقال: كان والله على منهم.

قوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ۚ قَالُواْ أَجِئَنَنَا لِتَأْفِكُنَا عَنَّ الْهَتِنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا ﴾ [التوبة: 3]: هـ وحين أذن على علي علي الآيات من سورة براءة...

قوله تعالى: ﴿إِذْ أَنْذَرَ قُوْمَهُ وَالْأَحْقَافِ وَقَدْ ﴾ [الرعد:29]: عن محمد بن سيرين قال: هي شجرة في الجنة أصلها في حجرة على، وليس في الجنة حجرة إلا وفيها غصن من أغصانها.

<sup>(1)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

<sup>(2)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

قوله تعالى: ﴿ تُكَمِّرُكُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُواْ لَا ﴾ [الزخرف:41]: عن ابن عباس قال: منتقمون بعلى عليسته.

قوله تعالى: ﴿ النَّذُرُ مِنَا بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾ [الرحن:19]: عن أنس قال: على وفاطمة يَخْرُجُ مِنْهُمُ اللَّوْلُؤُ والمُرْجانُ: قال: الحسن والحسين المَيْلُا، وعن ابن عباس: على وفاطمة بَيْنَهُمَ ابَرْزَخٌ: النبي وَلَيُّ يَخُرُجُ مِنْهُمَ الحسن والحسين المَيْلِا.

قول ه تعالى: ﴿ قُل لَا آَسَعُكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيِّ ﴾ [الشورى: 23] عن ابن عباس قال: سئل رسول الله والله الله عليه من هؤلاء الذين يجب علينا حبهم؟ قال: على وفاطمة وابناهما قالها ثلاث مرات رواه سعيد بن جبير عن ابن عباس عينه .

قوله تعالى: ﴿إِلَّا ٱللَّهَ إِنِّى آَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ ﴾ [الزمر:33] عن مجاهد: نزلت في علي علي علي علي علي عن معفر عَلَيْكُم اللَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ: محمد ص، والذي صَدَّقَ به: علي بن أبي طالب عَلَيْكُم.

قولــــه تعــــالى: أَوْدَيْئِهُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ عَنِ ٱلصِّمَرَطِ لَنَكِمَبُونَ ﷺ تُسْتَقَيِلَ اللهِ منون:74] (3): عن على عليسَنه قال: ناكبون عن ولايتنا.

قوله تعالى: ﴿ مَن جَاءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ, خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَرَعٍ يَوْمَبِذٍ ءَامِنُونَ ﴿ ثَا وَمَن جَاءَ بِٱلسَّيِّئَةِ فَاللهِ عَلَى السِّلَا اللهِ عَلَى السِّلَا اللهِ عَلَى السِّلَا اللهِ عَلَى السِّلَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

<sup>(1)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

<sup>(2)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

<sup>(3)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

قوله تعالى: ﴿ رَبُّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى ٓ إِلَّا مَسَكِئْهُمْ ﴾ [الأعراف:48]: عن علي عليسَاه، قال: نحن أصحاب الأعراف من عرفناه بسياه أدخلناه الجنة.

قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَسْتَوى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَهُوَ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ٧٠٠ ﴾ [النحل:76]: قيل: هو على بن أبي طالب عليسًا هم.

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ خَلَفِهِ مَ أَلَّا تَعَدُّواْ إِلَّا ﴾ [الصافات: 130] .

وقوله: ﴿ بَيْنَ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ۗ أَلَّا ﴾ [الرعد: 43] (2).

وقوله: ﴿فِيهَاعَذَاكُ أَلِيمٌ اللَّهُ تُكَمِّرُ ﴾ [الحاقة: 19]: عن ابن عباس: إل ياسين آل محمد، ونحن كباب حطة في بنبي إسرائيل، ﴿ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ مَ أَلَّا ﴾ [الرعد:43]: على عَلَيْنَهُ ، وقوله: ﴿فِيهَا عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ اللَّهِ مُدِّرً ﴾ [الحاقة:19]: على بن أبي طالب عَلَيْنَهُ .

﴿ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْمَدُلِ وَهُو عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ٧٠ ﴾ [النحل: 76]: قيل: هو علي بن أبي طالب عليسًا هي.

قوله تعالى: ﴿إِنَّكَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرَّجْسَ ﴾ [الأحزاب:33] الآية:

 $\sim$  وقد تقدم ذكر ما أوردته أم سلمة وعائشة هِنْك وغيرهما في ذلك، وقد أورد الحافظ أبو بكر بن مردويه ذلك من عدة طرق لعلها تزيد على المائة فمن أرادها فقد دللته.

وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا أَلَّهُ إِنَّ أَخَافُ عَلَنَكُمْ عَذَابَ ﴾ [القصص: 61](3): عن مجاهد: نزلت في على وحمزة.

<sup>(1)</sup> هذه الآية عما أوردها العز الحنبلي أيضاً، لكن عن السائب.

<sup>(2)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنيلي أيضاً.

<sup>(3)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

قول تعلى: ﴿ مَا حَوْلَكُمْ مِنَ ٱلْقُرَىٰ وَصَرَّفْنَا ٱلْأَيْنَ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الْكَالَةُ مَنَ الْقُرَىٰ وَصَرَّفْنَا ٱلْأَيْنَ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ الْحَارِثُ حَينَ بِارِزُوا ٱلَّذِينَ ٱلْحَارِثُ حَينَ بِارِزُوا عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

قول تعلى الله أو وَحَاقَ بِهِم مّا الله أو الله أو وَحَاقَ بِهِم مّا الله أو الله أيم أو أنت أعز على منها، وكأني بك وأنت الله أنا أم فاطمة قال فاطمة أحب إلى منك، وأنت أعز على منها، وكأني بك وأنت على حوضي تذود عنه الناس، وإن عليه لأباريق مثل عدد نجوم الساء، وأنت والحسن والحسن وفاطمة وعقيل وجعفر في الجنة إخواناً على سرر متقابلين، أنت معي وشيعتك في الجنة، ثم قرأ رسول الله وَمَاتَ بِهِم الله يَشْتُهُ: ﴿ بِعَايَتِ ٱللّهِ وَحَاقَ بِهِم الله يَشْتُهُ: ﴿ بِعَايَتِ ٱللّهِ وَحَاقَ بِهِم الله الله الله الله الله الله الله وَالله والله وال

قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ وَأُبَلِّغُكُمُ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ عَوَلَكِكِنَ ﴾ [الفتح:29]: عن جعفر بن محمد عليسًا ها قال: هو على بن أبي طالب عليسًا ها.

قوله ﴿ : ﴿ إِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصَبَحُوا لَا ﴾ [البقرة: 43] : عن ابن عباس: نزلت في رسول الله والله الله والمن عباس: نزلت في رسول الله والمن عباس: نزلت في رسول

.

<sup>(1)</sup> هذه الآية مما أوردها العز الحنبلي أيضاً.

قلت،(1)

هذا ما نقلته مما نزلت فيه عليته من طرق الجمهور: فإن العز المحدث كان صديقنا، وكنا نعرفه، وكان حنبلي المذهب (2). وابن مردويه وإن كان قد جمع كتاباً في مناقبه عَلَيْسَا اجتهد فيه، وبالغ فيها أورده، ولم يأل جهداً، فقد أورد فيه مواضع لا يقولها الشيعة، ولا يوردونها. و لم أذكر نزول القرآن فيه عَلَيْتُكُم من طرق أصحابنا؛ دفعاً للمكابرة، واستغناء بها نقلوه من مناقبه عليسًا ﴿ .

(1) الكلام للإربلي.

<sup>(2)</sup> كان الإربلي قد نقل عن العز الحنبلي 28 آية، روى أنها نزلت في على عليستلام، اكتفيت عنها بها نقله عن ابن مر دويه لجلالة ابن مر دويه، وكثرة ما نقل، واستغراقه لأكثر ما نقله العز الحنبلي، وقد نبهت على ما اتفقت فيه روايات العز الحنبلي مع روايات ابن مردويه في الحاشية، ولم يزد العز عليه إلا خمس آيات روى نزولها في علي اليُّنُّهُم، ولم يروها ابن مردويه، وهي:

صراط محمد وآله عليه الم

<sup>-</sup> قوله تعالى: ﴿ فَأَنِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن ﴾ [آل عمران: 103]: قال العز المحدث: حبل الله على وأهل بيته.

 <sup>-</sup> قوله تعالى: ﴿ وَلا ٓ أَفْئِدَتُهُم مِن ﴾ [الزخرف:45]: نقلت مما خرجه العز المحدث قال: وروى عن عبد الله بن مسعود قال: قال لي رسول الله والله عن عبد الله بن مسعود قال: يا محمد: ﴿ وَلاَّ أَفِّودَتُهُم مِن شَيْءٍ إِذْ كَاثُواْ يَجْمَدُونَ ﴾ [الزخرف: 45] على ما بعثوا؟ قال: قلت: على ما بعثوا؟ قال: على ولايتك وولاية على بن أبي طالب.

<sup>-</sup> قو لــــه تعـــالى: ﴿ ﴿ وَأَذْكُرْ أَغَاعَادِ إِذْ أَنَذَرَ قَرْمَهُ وَالْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ ﴾ [الحديد: 19]: نزلت في على عليستكس.

<sup>-</sup> وقوله تعالى: ﴿ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴿ ۖ قَالَ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِنْدَاللَّهِ وَأَبْلِغُكُم ﴾ [الأنفال:64]: قال هـ و عـلى بـن أبي طالب، وهو رأس المؤمنين.



#### وبعد أيها القارئ الكريم:

فذلك نزر يسير من فضائلهم في القرآن (1)، عسى أن يكون الالتفات إليها سبباً للتحقق بولايتهم، فإنها إضافة إلى ما علمت سابقاً:

من أعظم القرب عند الله تعالى: وبها كان السلف يتقربون في أحلك الظروف، ومن أولئك: الحبر الفقيه ترجمان القرآن ابن عباس، ففي فضائل الصحابة لأحمد (3: 108) رقم (1094) أن ابن عباس لما حضر ته الوفاة قال: اللهم إني أتقرب إليك بولاية علي بن أبي طالب.

وهي شرط لنيل الشرف عنده تعالى: كما يقول عمر وهو المحدث الملهم، ففي الصواعق المحرقة (2: 18 5): (وأخرج<sup>(2)</sup> أيضاً عن ابن المسيب قال: قال عمر رضي الله تعالى عنه: واعلموا أنه لا يتم شرف إلا بولاية على رضى الله تعالى عنه.

كما أنها سبب لولاية الله تعالى: ولا زالت دعوة الحبيب الأعظم المالية تجلجل في سمع كل مؤمن حين قال: اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.

والحمد لله على إحسانه، والشكر له على توفيقه وامتنانه، فوق حمد الحامدين، وشكر الشاكرين، والصلاة والسلام على محمد وآله عدد ما ذكرهم الذاكرون، وغفل

<sup>(1)</sup> وقد علم مطالع البحث بُعدَ قول ابن كثير في البداية والنهاية (7: 358 - 359): (ولم ينزل في على شيء من القرآن بخصوصيته، وكل ما يوردونه ... من الآيات والأحاديث الواردة في أنها نزلت في على لا يصح شيء منها).

<sup>(2)</sup> يعني الدار قطني.

عن ذكرهم الغافلون.

شوال لعام 1428 من هجرة النبي الأعظم المُثَلَّةُ ثم أعدت النظر فيه في أيام كان آخرها الأحد بتاريخ 29 ذي القعدة 1431هـ الموافق: 7/ 11/ 2010م صنعاء - اليمن 00967 / 735850485 - 00967/ 773577309

Email:Ameen690@Gmail.com Ameen1431@hotmail.com

#### فهرس المصادر (1)

- استجلاب ارتقاء الغرف، للحافظ السخاوي، تحقيق: خالد بابطين، دار البشائر الإسلامية.
- الاستذكار: لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمري، تحقيق: سالم محمد عطا ، محمد على معوض، دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة الأولى ، 1421 -.2000
  - اعتقاد الإمام المبجل أحمد بن حنبل: لعبد الواحد التميمي، دار المعرفة لبنان.
    - البداية والنهاية: للحافظ ابن كثير، مكتبة المعارف ـ بيروت.
- البرهان في علوم القرآن: لمحمد بن جادر بن عبد الله الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة - بيروت ، 1391.
- تاريخ بغداد: لأحمد بن على أبو بكر الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية -ببروت
  - تاريخ دمشق: لابن عساكر، تحقيق: على شيري، دار الفكر بيروت.
- تطهير الجنان: لابن حجر الهيتمي، الملحق بالصواعق المحرقة، والمطبوع بمكتبة القاهرة.

(1) في خصوص كتب التفسير وأسباب النزول: لم أعتمد كتابة الجزء والصفحة؛ لاختلاف ذلك باختلاف الطبعات، ولسهولة الرجوع إلى مضان النقولات لارتباطها بالآيات الكريات، والوصول إليها ميسور.

- تهذيب التهذيب: لأحمد بن على بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، دار الفكر - بيروت، الطبعة الأولى، 1404 - 1984.
- جزء على بن محمد الحمري: دار الطحاوي، حديث أكادمي الرياض، فيصل أباد الطبعة الأولى، 1413 تحقيق: أبو طاهر زبير بن مجدد عليزئي.
  - حلية الأولياء: للحافظ أبي نعيم الأصفهاني، دار الكتاب العربي- ببروت.
- سنن الترمذي: لأبي عيسى الترمذي السلمي، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون، دار إحياء التراث العربي - ببروت.
- السنن الكبرى: لأبي بكر أحمد بن الحسين بن على البيهقي، وبذيله الجوهر النقى: لابن التركماني، نشر: مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد، الطبعة الأولى ـ 1344 ه.
  - سير أعلام النبلاء: للحافظ الذهبي، مؤسسة الرسالة بيروت.
- صحيح البخاري: للإمام البخاري، تحقيق: د. مصطفى ديب البغا، دار ابن كثر، اليهامة - ببروت، الطبعة الثالثة، 1407 - 1987.
- صحيح مسلم: لمسلم بن الحجاج القشيري، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي ـ ببروت.
- الصلاة وحكم تاركها: لمحمد بن أبي بكر المشهور بابن القيم، تحقيق: بسام عبد الوهاب الجابي، الناشر: الجفان والجابي - دار ابن حزم - قبرص - ببروت، الطبعة الأولى، 1416 - 1996.

- الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة: لمحمد بن أبي بكر الزرعي المعروف بابن القيم، تحقيق: د. علي بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة الرياض، الطبعة الثالثة، 1418 1998.
  - الصواعق المحرقة: لابن حجر الهيتمي، مؤسسة الرسالة ببروت الطبعة الأولى.
- فتح الباري شرح صحيح البخاري، للحافظ ابن حجر، دار المعرفة بروت، 1379.
- فضائل الصحابة: لأحمد بن حنبل، مؤسسة الرسالة بيروت، تحقيق: د. وصي الله محمد عباس، الطبعة الأولى، 1403 1983.
- \_ فيض القدير شرح الجامع الصغير: لعبد الرؤوف المناوي، المكتبة التجارية الكبرى \_ مصم ، الطبعة الأولى، 1356.
- \_ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال: لعلي بن حسام الدين المتقي الهندي، مؤسسة الرسالة بيروت 1989م.
- \_ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: لنور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، دار الفكر بروت 1412 هـ.
- المجتبى من السنن: لأحمد بن شعيب أبي عبد الرحمن النسائي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية حلب، الطبعة الثانية، 1406 1986.
- المستدرك على الصحيحين: للحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية بروت، الطبعة الأولى، 1411 1990.
- مسند أبي يعلى: لأحمد بن علي بن المثنى أبو يعلى الموصلي التميمي، تحقيق: حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث دمشق، الطبعة الأولى، 1404هـ-1984.

- مصباح الزجاجة: للبوصيري، دار النشر / دار الجنان ـ بيروت.
- المعجم الأوسط: لأبي القاسم سليان بن أحمد الطبراني، تحقيق: طارق بن عوض الله بن محمد، عبد المحسن بن إبر اهيم الحسين، دار الحرمين - القاهرة، 1415هـ.
- المعجم الكبير: لأبي القاسم سليان بن أحمد الطبراني، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد السلفي، مكتبة العلوم والحكم - الموصل، الطبعة الثانية، 1404 - 1983.
- \_ معرفة علوم الحديث: لأبي عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق :السيد معظم حسين ، دار الكتب العلمية - ببروت ، الطبعة الثانية ، 1397هـ1977م.
  - مناقب أمير المؤمنين: لأبي الحسن ابن المغازلي، دار الآثار صنعاء.

# فهرس المتويات

| 5    | تقديم القاضي العلامة محمد بن إسهاعيل العمراني       |
|------|-----------------------------------------------------|
| 7    | تقديم الحبيب العلامة عمر بن محمد بن حفيظ            |
| 9    | مقدمــة                                             |
| 13   | تنبیهات مهات:                                       |
| 13   | التنبيه الأول:                                      |
| 14   | التنبيه الثاني:                                     |
| 16   | التنبيه الثالث:                                     |
| 16   | التنبيه الرابع:                                     |
| 17   | التنبيه الخامس:                                     |
| 19   | التنبيه السادس:                                     |
| 20   | التنبيه السابع:                                     |
| 21   | التنبيه الثامن:                                     |
|      | التنبيه التاسع:                                     |
| 23   | التنبيه العاشر:                                     |
| 23   | التنبيه الحادي عشر:                                 |
| 27   | التنبيه الثاني عشر:                                 |
| ـم29 | الفصل الأول مــا نــزل في عمـــوم الآل رضي الله عنه |
| 30   | المبحث الأول ما نزل في الآل وحدهم                   |

### ر 210 من الآيات التي قيل بنزولها في الآل 🖦

| المبحث الثاني ما نزل في الآل وشيعتهم                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| الفصل الثاني ما نزل في بعض الآل رضي الله عنهم                                   |
| المبحث الأول ما نزل في الإمام علي رضي الله عنه                                  |
| المسألة الأولى: ما نزل في الإمام علي رضي الله عنه وحده:                         |
| المسألة الثانية: ما نزل في الإمام على رضي الله عنهم وغيره من غير آل البيت . 163 |
| المبحث الثاني ما نزل في الإمام الحسين رضي الله عنه                              |
| المبحث الثالث ما نزل في الإمام المهدي رضي الله عنه                              |
| ملحــق في مرويات ابن مردويه والعز الحنبلي                                       |
| الخاتمة                                                                         |
| فهرس المصادرفهرس المصادر                                                        |
| فهرس المحتوياتفهرس المحتويات                                                    |